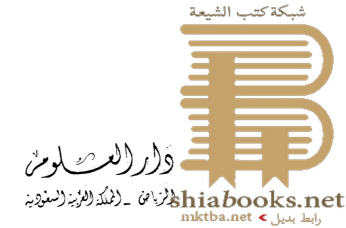
# المنتبي الصيغيرا

الدكنورغمي الأستحد حاسة البرسولة - كلية إلاداب

وَلَ رَلُالِعِثُ لُومِنْ وَنَهِا مِنْ \_وَلِمُلَدُ وَالْإِيْدُ وَلِسَوْمِهِ المنتي المنتيجين

الد*كنوع بالأسعة* جمعة اليرموك - كلية الآداب



# ابوالمظفرالأبيوردى حياته وشعره

### بسيسه التدالر من الرحمة المعسب أمه

تمثل الشاعر أبو المظفر محمد بن أحمدالأبيور دي المتوفي سنةسبع وخمس مئة، النقلة بين العصور العباسية الزاهية وأعلامها من الشعراء النامهين ، وما تلاها من عصور عز فيها الشعراء المتمنزون. فشاعرنا من بقايا فصاح تلك العصور الأدبية العباسية ، ممن عاشوا في العصر السلجوقي الأول . في النصف الثأني ا من القرن الخامس الهجري . وقد عاصر أديبنا من خلفاء بين العباس كار من القائم والمقتدى والمستظهر ، فأدرك من عهد القائم السنوات السبع عشرة الأخبرة ، وهي سنو حياته الأولى ، وعايش المقتدى عهده كله وهو عشرون سنة ، وسلخ من عهد المستظهر مثلها حيث مات قبل الحليفة لخسس سنين ، منفقاً حياته في التنقل بين بغداد وهمذان وأصفهان . أما سلاطين السلاجقة وهم أصحاب السلطة الفعلية في هذا القرن وما تلاد ، فعاصر منهم الثلاثة العظام والثلاثة الذين تلوهم ﴿ فَقَدْ وَلَدْ زَمْنَ مُؤْسِسَ الْدُولَةُ صَغْرِابِكُ أو بعده بقليل . وترعرع ونشأ نشأته الأولى زمن ألب أرسلان ، وبلغ أشده واشتد عوده أيام ملكشاه وابنه محمود ، وشارف مرحلة النضج فى سلطنة بركيارق ومحمد ابني ملكشاه

وكما كان له مع المقتدى والمستظهر اتصالات دلت عليها مدائحه فيهما ، فقد كان له مثل ذلك مع بعض السلاطين ، ولكن على نطاق أضيق . وأوسع من هذا وذاك ما قام بينه وبين وزراء هؤلاء ورجالهم وجواشيهم من صلات وعلاقات انعكست صورتها فيما حفظه لنا ديوانه من أشعاره فيهم . ومن يرصد شعره في هؤلاء يهتد إلى طبيعة تلك العلاقات والتغيرات التي اعتورتها ، تبعاً للتطورات السياسية والمصالح الفردية .

ترجم للأبيوردى عدد من المراجع أخذ متأخرها ما رواه متقدمها . وأوفى ترجمة له الترجمة التي جاءت في معجم الأدباء ووفيات الأعيان . وانتقت المراجع على اسم الشاعر ، وانتهت بنسبه إلى معاوية الأصغر أحد فروع أبي سفيان ، ولاحظت أنه كان يعتز بنسبه الأموى المعاوى ويذكره في شعره كثيراً .

وعرف الشاعر بالكوفين أحياناً وبالأبيور دى غالباً ، نسبة إلى كوفن وأبيور د ، وهما بلدتان فى خراسان ، ولد فى الأولى ونشأ نشأته المبكرة فى الثانية . أما تاريخ ولادته فقد اكتنفه الغموض لسكوت كتب التراجم عن ذكره . وقد أمكن من استقراء مجموعة من الإشارات والدلائل والربط بينها ، تحديد سنة سبع وخمسين وأربع مئة موعداً تقريباً لمولده .

عاش الأبيوردى حياة علمية خصبة يدل عليها أسهاء عدد من مشاهير الأعلام الذين تلمذ لهم وأخز عهم وتلقوا عنه؛ فقد سمع عن طائفة من الشيوخ، ونقل عنه الحفاظ الأثبات الثقات. وليست كثرة عدد شيوخه وتلاميذه ممن أخذ عهم وتلقوا عنه تدل وحدها على خصوبة حياته العلمية، بل تدل عليها أيضاً كثرة معارفه وتعدد جوانبها. وقد جمع ياقوت بعض تلك المعارف بقونه في الترجمة له في معجمه: « كان إما في كل فن من العلوم ، عارفا بالنحو واللغة والنسب والأخبار ، ويده باسطة في البلاغة والإنشاء ، وله تصانيف في جميع ذلك ، وشعره سائر مشهور ». ويضاف إلى ذلك كله ما ذكر من أنه أحد القراء ورواة الحديث. ونظرة عجلي إلى ثبت آثاره ما ذكر من أنه أحد القراء ورواة الحديث. ونظرة عجلي إلى ثبت آثاره الكبر عدداً من المؤلفات بلغت ستة عشر مؤلفاً ، لم يصل إلينا مها لسوء الحاضرات ، ونهج فيه مهج كتب الأمالي المعروفة ، فهو بها أشبه .

ما هى الصبغة العامة التى صبغت أخلاق الأبيوردى فحددت سلوكه الفردى والاجماعى ، وعلاقاته بالناس وممدوحيه مهم بخاصة ؟ لقد كان موقفه من الناس موقف الذى يدل عليهم بنسبه العريق وآماله العراض ، وينظر إليهم نظرة علوية فيها كثير من الاحتقار ، محاكياً فى ذلك المتنبى ، ومبالغاً فى التطرف مثله . أما صفاته الشخصية فهى مجموعة فضائل رسم لها فى ديوانه صوراً كثيرة .

وقد اتخذ ممن اتصل بمم من الممدوحين موقفاً دعاه إليه نسبه الأصيل وخلقه الكريم ، وانطوى على التعفف والترفع عما انزلقت إليه جمهرة شعراء العصر في اتخاذ المديح وسيلة للتكسب .

يقول :

وطافت بالعلا هممى وعافت

غى أرعى بــه كلاً وبيلا

فــلم أحمــــد لعارفــــه جواداً

ولم أذمم عـــــــلى منع بخيلا

أما مذهبه فى النظم ونظرته إلى وظيفة الشعر ، فهى نظرة مثالية سامية يمثلها قوله :

إِن سَنَى العدم فاستبقى الحياء ولا تكلِّفيني مـــديح العصبــــة السَّة

وشعــر مثلي ــ وخير القول أصدقه ــ

ما كان يفتر عن فخسر وعن غزل

أما الهجاء فلا أرضى به كرماً والمدح إن قلته فالمجد يغضب لى وكيف أمدح أقوائلهم كانوا لأسلافنا الماضين كالخول

ولكن الناظر فى شعره بجد أن قصائد المديح تشكل عمود ديوانه . ومع أنه تخير ممدوحيه من علية القوم ، وتناول فى مدحهم الموضوعات المتداولة والمعانى المطروقة فقد امتاز مدحه بمنزتين ظاهرتين :

الأولى : القدرة الفائقة على صياغة المعنى الواحد بأساليب مختلفة ، وصبه فى قوالب متعددة تكسبه كثيراً من الرواء ، وتضنى عليه كثيراً من الماء والرونق .

والثانية : تجنب الإسفاف فى المديح ، والتعويض عن ذلك بما كانت تلح به عليه أخلاقه السامية وتطلعاته الواسعة ؛ فطالما كان يستغل مواقف مدحية معينة لينفذ منها إلى الفخر بنفسه وقومه تارة ، والفخر بشعره تارة أخرى.وكأنما أراد لممدوحيه أن تخلد أعمالهم بشعره لا أن نخلد شعره بمدحهم . ولعله أدرك منزلة شعره فعر عن إحساسه بجودته وتنبأ مخلوده فى مواطن عدة من ديوانه منها قوله :

عار سهل المرام صعب المراقي

وإليه يصبو الرواة ، وفيه معان ظرف العراق

مــوئس مطمـع قريب بعيــد فهو أنس المقـــيم زاد الرفاق

وإلى جانب المديح والافتخار يبرز الغزل واحداً من الأغراض الرئيسية التى نظم فيها الشاعر . وقد أخرج غزله على نوعين لكل منهما خصائصه ومميزاته ؛ أولها غزل المقطعات الذي أوسع له في ديوانه حيزاً كبيراً ، وأفرد له فيه جزءاً خاصاً . وثانيهما غزل المطالع الذي استهل به مطولاته المدحية ، وضمنه ذكر التحمل ووصف مشاهد الوداع والفراق ، والوقوف على طول ديار الأحبة ، وما إلى ذلك مما لا تحتمله المقطعات الغزلية . وجملة القول في غزله أنه ارتضى له ما ارتضاه لمديحه من عفة النفس وكريم الأخلاق :

## وأكرم أخــــلاق يُدلّ بهـــا الفتى عفاف مشوق حين يخــــلو بشائق

ولقد غنى شعر الأبيوردى بالألفاظ الفصيحة ، وازدان بالصور الرائقة . واكتنى للتدليل على ذلك بمشهد حوارى بين إحدى فتياته وسرب من رفيقاتها ، مداره الشاعر نفسه . يقول :

فقلن لهـا : من أين أوضح ذا الفتى ومنشوه غــوار تهامــة أو نجــد

ففِى لفظـــه علويـــة من فصاحة وقــــد كاد من أشعاره يقطر المجد

فقالت : غلام من قریش تقاذفت

به نيّــة يعيي بها العاجز الوغد

لعمـــر أبيهـا إنها لخبيرة

بأروع يَمرِى دَرّ نائــــله الحمـــد

من القروم تستحلى المنايا نفوسهم

ويختال تيهاً في ظلالهم الوفد ومن لان للخطب الملمّ عريكة

فإنى على ما نابني حجــر صلد

بلغت أشدى والزمان ممارس

جماحي عليه وهو ما راضني بعد !

و يمكن القول بعد ذلك بعيداً عن المبالغة ، وتأثير العاطفة الناشئة من المن الديوان وصلى به الطويلة ، إن ديوان الشاعر ثروة لغوية شعرية كبيرة ، وإن الناظر فيه يستجلى فى أشعاره كنوزاً من فصيح الألفاظ وبليغ العبارات وراثع الصور .

ولقد قسم الشاعر شعره قسمين سمى الأول منهما العراقيات ، وسمى الثانى النجديات : وسميت العراقيات كذلك دلالة على المكان الذي نهيأ نظمها فيه في أقطار الجبل والعراق . وسميت النجديات كذلك دلالة على موضوعها الذي تناولته وهو الغزل .

وقادت دراسة شعر الأبيوردى إلى أنه فى نجدياته تلميذ الشريف الرضى فى حجازياته ، وأنه فى فخرياته تلميذ المتنبى ، يسمو سموه ويشاركه تطلعاته ، فهو محق المتنبئ الصغير .

وقد حملت هذه الدراسة فى طياتها ثبتاً طويلا يؤرخ لنظم كثير من قصائد الديوان الرئيسية . ولا يخنى ما لمعرفة التسلسل التاريخي للنظم من أهمية فى رصد منحى تفكير الشاعر وتطور أساليبه وفنه ، وفى ربط الأحداث التاريخية بالشعر ، وفى دلالته عليها .

هذا وقد وقعت الدراسة فى ثلاثة أبواب تناولت فى أولها عصر الأدب بكلمة فى تاريخ العهد السلجوقى فى النصف الثانى من القرن الحامس ، وبنظرة فى شعر العصر السلجوقى من خلال ظواهر شعرية معينة . وتحدثت فى الباب الثانى عن الأديب نفسه فذكرت مراجع ترجمته ، وعرضت جوانب حياته عرضاً وافياً . وخصصت الباب الثالث للكلام على نتاج الأديب شعره ونثره ، فيسطت القول فيهما ، وبينت بعض خصائصهما ، ومثلت لها بنموذجات ضافة .

وبعد : فآمل أن تكون هذه الدراسة قد أبرزت علماً من أعلام القرن الخامس طالما بتى مغموراً وبقيت آثاره تحت الركام ، وجلت وجهه العربي

الأصيل، وأبانت عن جوانب حياته المختلفة، وتناولت بعض ظواهر شعره العامة، وأوضحت ملامحه المتميزة ــ وأن تكون إرهاصة لما عقدت العزم عليه من نشر آثار الأبيوردي بدءاً بديوانه الضخم، وانتهاء بما سلم لنا من آثاره النثرية.

وأسأل الله تعالى أن يسدد الخطا و بهدى إلى سواء السييل .

عمر الأسعد

جمادي الآخرة ١٣٩٦ ه.

### البابالياول

#### تمهيد

الفصل الأول: في ناريخ العصر السلجوقي

الفصل الثانى : فى شعر العصر السلجوق

١ – أحوال الشعر

٢ – وحدة القصيدة

٣ - الصياغة الشعرية

٤ – التصوير

الأوزان والقوافى

#### الفصن الاكول

#### كلمة في تاريخ العصر السلجوقي

شهدت بلاد المشرق الإسلامى فى القرن الخامس الهجرى – وهو العصر الذى عاش فيه الشاعر الأبيوردى – أحداثاً تاريخية عيقة ، وتطورات سياسية هامة . وعد هذا القرن نقطة تحول فى التاريخ الإسلامى لكثرة ما حملت الأحداث الجارية فيه من تطورات ، وما تركت من مضاعفات ، وما خلفت من ذيول :

فنى خراسان والعراق – موطن شاعرنا الأبيوردى – ولد عهد جديد فى الحكم والسياسة ؛ فقد ظهرت دولة السلاجقة ، وامتدت إلى بغداد حاضرة الخلافة العباسية ، وأمدتها بدماء جديدة جددت شبابها وأعادت إليها قوتها وهيبتها ، ولبثت تتصرف بمقاليد هذه البلاد طوال القرن الخامس والسادس بين القوة والضعف ، حسب اختلاف الأزمان وتقلب السلاطين .

وفى بلاد الشام بدأ تدفق جيوش الغزو الصليبي واستقرارها ، وتبع ذلك إنشاء المالك والدول التي عمر بعضها إلى ما بعد انتهاء القرن السادس الهجرى .

ولا يعنينا هنا الوقوف على الأحوال السياسية فى العراق وخراسان ، ومعرفة أخبار الدول التى قامت فهما، بل يهمنا ذكر السلاطين الذين توارثوا عرش السلطنة ، والحلفاء الذين اعتلوا سدة الحلافة ، ممن اتصل بهم الشاعر من قريب أو بعيد . ويهمنا كذلك رسم الإطار العام لهذه الفترة بذكر وقائعها الهامة وأحداثها البارزة ،

انقسم السلاجقة الذين بدأ ظهورهم واستيلاؤهم على البلدان والمالك الإسلامية بعد الثلث الأول للقرن الخامس ، إلى أربعة بيوت فى أربع دول أشهرها الدولة السلجوقية الكبرى ، وهى التى أسسها طغرلبك سنة ٤٢٩ ، وملكت خراسان والرى والعراق والجزيرة وفارس والأهواز . . وعمرت حتى سنة ٥٩٠ ، وانقرضت على أيدى شاهات خوارزم (١) .

و يمكن تقسيم فترة سيادة هذه الدولة منذ ظهور السلاجقة فى المنطقة حتى مقوط آخر سلاطينهم سنة ٩٠ ه إلى ثلاثة عصور :

١ حصر السلاجقة العظام، وهو عصر التأسيس الذي انتهى بانتهاء عصر ملكشاه سنة ١٨٥. وفيه السلاطين الثلاثة :

- طغر لبك محمد بن ميكائيل بن سلجوق ( ٣٨٥ ٤٥٥ ) .
- ألب أرسلان محمد بن داو د بن ميكائيل ( ٥٣١ ٤٦٥ ) .
  - ملكشاه بن ألب أرسلان (٤٤٧ ٤٨٥).

٢ - العصر الأوسط الذي ينتهي بموت السلطان سنجر سنة ٢٥٥ . وأبرز
 سلاطينه :

- برکیارق بن ملکشاه ( ٤٧٤ -- ٤٩٨ ) .
  - عمد بن ملکشاه ( ۲۷٤ ۵۱۱ ) .
  - ــ سنجر بن ملکشاه ( ٤٧٩ ـــ ٥٥٢ ــ).

<sup>(</sup>١) واللول السلجوفية الأخرى :

سلاجقة كرمان ( ٤٣٢ - ٤٨٣ ) و انقضت على أيدى الغز التركمان .

<sup>–</sup> سلاجقة سورية ( ٤٨٧ – ١١٥ ) وانتهت على أيدى الدولتين النورية والأرتتبة ..

سلاجقة الروم ( ٧٠٠ – ٧٠٠ ) وانتهت على أيدى الأتراك العثانيين والمغول ...

٣ عصر الاضمحلال والسقوط الذي ينتهى بمقتل آخر سلاطين السلاجقة طغرل بن أرسلان شاه سنة ٥٩٠ .

ورغم ما حفلت به العصور الثلاثة من صراع عائلي على السلطة بلغ أحياناً كثيرة حد النزال الدموى ، فقد نعمت البلاد بفضل همة السلاطين العظام وحسن سيرتهم ، بفترات طويلة من الاستقرار والازدهار والرخاء ؛ فقد « كان عمارة البلاد معذوقاً بوجودهم ، والرعية مغمورين بفضلهم وجودهم ، والعدل مبسوطاً في البلاد ، والأمن قد شمل العباد . . (١) » ، ولقد امتلأ وجه الأرض بالعائر التي أقامها آل سلجوق ، وبأبنية الحيرات التي أنشؤوها ، فلم تبق مدينة من مدن الإسلام خالية من هذه المؤسسات لأنهم كانوا يعتبرونها من أمهات المهمات التي خصوها بالتفضيل والتقديم (٢)».

وفى فترة حكم السلاجقة وسيادة دولتهم أكثر من قرن ونصف قرن ( ٤٢٩ – ٥٩٠) ولى الحلافة العباسية تسعة خلفاء (من الحليفة السادسوالعشرين إلى الحليفة الرابع والثلاثين ) بدءاً بعبد الله القائم بن القادر ( ٣٩١ – ٤٦٧) وانتهاء بأحمد الناصر بن المستضىء ( ٣٥٠ – ٣٢٢ ) . وفى الثبت التالى ذكر للخلفاء العباسيين ومن يقابلهم من السلاطين وسنوات حكم واحد فى الفريقين منذ نشوء السلاجقة حتى نهاية القرن الحامس ، وهى الفترة التى نعنى بدراستها .

<sup>(</sup>١) أخبار الدولة السلجوقية ص ١٩٦ .

<sup>(</sup>۲) راحة الصدور ص ۱۲۰.

ويلاحظ مما تقدم أن سلطنة آل سلجوق ابتدأت في عهد القائم بأمر الله ، وانتهت في عهد الناصر لدين الله ، وأن القائم والمقتدى هما اللذان عاصراً عصر السلاجقة العظام ، وأن مشاكل الأسرة السلجوقية المتمثلة في التنازع على السلطة والسلطنة ظهرت في عصر المقتدى بعد وفاة ملكشاه ، واستنجلت في عصر المستظهر بين بركبارق وأخيه محمد .

وتكاد المصادر تجمع على أن أمر الحلافة فى العهود السلجوقية – والعهود البويهية من قبل – آل إلى الضعف ؛ فقد أصبحت الحلافة بالمقارنة بعصر الحلفاء الذهبي الذي إنهي بمقتل المتوكل سنة ٢٤٧ ، اسها بلا مسمى ، وصارت كتب التاريخ التي حفلت بسير أولئك الحلفاء العظام ، وسودت صحائفها بسرد حوادث أزمانهم وتفصيل وقائعها ، تكتنى بذكر خلفاء العصور السلجوقية على هامش الأحداث الجارية ، وصار السلطان محور الأحداث بعد أن كان الحليفة قطها ومحركها .

عاصر الخليفة القيائم (١) كل من مؤسس السدولة طغرلبات (١) وابن أخيه ألب أرسلان (٦) معاصرة كاملة . أما الخليفة المقتدى (٤)

- نشوء دولة آل سلجوق وزوال ملك البويهيين سنة ٢٩٤، والوقائع التي رافقت النشأة وتأسيس الدولة ( التبوسع في معرفة أصل السلاجقة ودولهم والأحداث التي واكبت نشوءهم انظر مثلا الوفيات ه : ٦٣ ( وما بعدها ، وراحة الصدور ص ١٤٥ ١٥٨ ، ومحاضرات تاريخ الأمم الإسلامية ص ٢١٦ ٢٦١ ) .
- نفیه من بغداد مدة استیلاء البساسیری علمها ( ۲۵۰ ۲۵۱ ) . انظر مثلا تاریخ الإسلام ٤ : ۱۲ ، و محاضرات تاریخ الأم الإسلامیة ص ۲۲۶ و ما بعدها .
- زواج السلطان طغرلبك من ابنته برغم عنه سنة ١٥٤ . انظر الوفيات ٥ : ٦٦ وراحة
   الصدور ص ١٧٧ ١٧٨ ، وتاريخ الخلفاء ص ١٦٨ .
- (۲) هو السلطان المعظم ركن الدنيا والدين أبوطالب محمد بن ميكائيل بن سلجوق يمين أمير المؤمنين ( راحة الصدور ص ١٤٣) . وطغرلبك اسم علم لطائر بلغة الترك ، وبه سمى الرجل ، وهو مركب من «طغرل » و « بك » ومعناها الأمير . ( انظر الوفيات ه : ١٦٨ ) . ولد سنة ٥٨٥ وتوفى سنة ٥٥٤ فكان عمره سبمين سنة ، ومدة ملكه سناً وعشرين سنة .
- (٣) هو السلطان الأعظم عضد الدولة أبوشجاع ألب أرسلان محمد بن داود بن ميكائيل بن سلجوق برهان أمير المؤمنين ( راحة الصدور ص ١٤٣ ) . وألب أرسلان اسم تركى معناه شجاع أسد ، فألب : شجاع ، وأرسلان : أسد . ( انظر الوفيات ه : ٧١ ) . ولد سنة ٣٦١ على الأرجح وتوفى سنة ٤٦٥ ، فيكون قد عاش ٣٤ سنة وملك عشر سنوات .

وقد أمتدح المؤرخون كلا من طغرلبك وابن أخيه ألب أرسلان ، والأول لمجهوداته الضخمة فى إرساء أسس السلطنة ، والثانى لمساعيه القوية فى توطيد أركانها وتوسيع رفعها ، متمثلة فى موقعة ملازكرد التى قادها ضد الإمبر اطور البيزنطى رومانوس سنة ٤٦٣ ، وانتصر فيها انتصاراً حاسماً .

(٤) أبو القاسم عبد الله بن محمد بن القاسم. ولد سنة ٤٤٨ بعد موت أبيه بستة أشهر، ولم يكن من نسل القائم ذكر سواه، فولاه جده ولاية العهد فى حياته، وبويع له "بالخلافة بعد موت جده سنة ٤٦٧، ومات فجأة سنة ٤٨٧، فيكون عره تسعاً وثلاثين سنة، ومدة خلافته عشرين سنة إلا قليلا.

<sup>(</sup>۱) أبو جعفر عبد الله بن القادر . ولد سنة ۳۹۱ ، وولى الحلافة بعد موت أبيه سنة ۲۲۲ ، ومات سنة ۲۷۷ ، فيكون عمره ستأ وسبعن سنة ، وماة خلافته خسأ وأربعن سنة . ولاه أبوه ولاية عهده في حياته ، ولقبه بالقائم بأمر الله . أثنى عليه السيوطي ووصفه بالعلم والعدل . . ( انظر تاريخ الحلفاء ص ۱٦٧ ) . ومن أهم الحوادث التي وقعت في عصره :

فقــد عاصره كل من ملكشاه (۱) وولده محمود (۲) الذي توفي ســنة وفاة المقتدى ، فجاء بعدهما من الحلفاء المستظهر (۲) ومن السلاطين

= أثنى عليه المؤرخون وأشادوا بأخلاقه وعدالته وحسن أيام دولته . . ( انظر مثلا ابن الأثير ا : ١٠ ٨٠ - ٨٨ ، وتاريخ الحلفاء ص ١٦٩ ) ومدحه شاعرنا فى عدد من قصائد ديوانه عثل ذلك . وكان عهد، – وهو عهد السلطان ملكشاه – عهد استقرار سياسى وإصلاح اجتماعى .

(۱) هو السلطان معز الدنيا والدين ملكشاه بن محمد قسيم أمير المؤمنين ( راحة الصدور ص ١٤٣ ) . ولد سنة ٤٤٧ ، وتولى السلطنة سنة ٤٦٥ ، وتوفى سنة ٤٨٥ ، فكان عمره ثمانياً وثلاثين سنة ومدة ملكه عشرين سنة .

ولعل خير ما وصف به عهده قول الراوندى ( راحة الصدور ص ١٩٨ ) « تولى آ باؤه فتح العالم ، فلما جاءت نوبته تولى إدارته وتعميره ، وغرسوا له شجرة الدولة فجنى قطافها ، وأسسوا له عرش السلطنة فتربع على دسته ، وصار عهده شباباً للدولة وربيعاً لأيام الملك ، وطرازاً لأبهى حلة ، فالعالم مسلم له ، ورايته منصورة ، ورعيته هانئة ، وبلاده معمورة » . وانظر أيضاً ما وصفه به ابن خلكان ( الوفيات ٢ : ٣٨٣ – ٢٨٩ ) .

وتجب الإشارة في هذا المقام إلى نظام الملك الحسن بن على بن إسحاق ( ٤٠٨ - ٤٨٥ ) وزير السلطان ووزير أبيه ، وساعده الأيمن الذي كان وراه عظمة العهد واستقراره . ( انظر ترجمة وافية له في الوفيات ٢ : ١٢٨ - ١٣١ ، وطبقات الشافعية ٣ : ١٣٥ - ١٢٥ ، وابن الأثير ١٠ : ٧٥ - ٧٨ ) .

(۲) هو السلطان ناصر الدنيا والدين . كان ملكشاه قد عهد بولاية العهد إلى أكبر أولاده بركيارق ، إلا أن والدة محمود ما زالت بالخليفة حتى أقر ابنها فى السلطنة وعمره أربع سنوات. ما لبث أن توفى بعد أحداث طويلة . . ( انظر تفاصيلها فى ابن الأثير ١٠ : ٨٠ ، وراحة الصدور ص ٢١٥ – ٢١٩ ) .

(٣) أبوالعباس أحمد بن المقتدى بانة . ولد سنة ٧٠؛ ، وبويع له بالخلافة بعد موت أبيه سنة ٧٨ ، و مات أوائل سنة ١٨ ، فيكون عمره إحدى وأربعين سنة ، ومدة خلافته أربعاً وعشرين سنة . أثنى عليه المؤرخون (انظر مثلا ابن الأثير ١٠ : ٢٢ ، وتاريخ الخلفاء ص ١٧٠ ) وامتدحه شاعرنا بعدة قصائد .

إلا أن الخلافة لم تصف له ، بلكانت أيامه مضطربة كثيرة الحروب : فن جهة استفحلت الخلافات الدموية بين أعضاء الأسرة السلجوقية طمعاً فى الملك ، ومن جهة أخرى عظم أمرائباطنية بأصفهان والعراق ، ومن جهة ثالثة استولى الفرنج على بيت المقدس سنة ٤٩٢ بعد حصار شديد و مذبحة هائلة .

يركيارق<sup>(١)</sup> وأخوه محمد<sup>(٢)</sup> .

وتختم هذه اللمحة التاريخية بالتنويه بما كان لدولة السلاجقة في المنطقة التي حكموها من العالم الإسلامي من أهمية خاصة . وكانت منطقة العواصم والثغور الواقعة تحت سيطرتهم والمتاخمة للروم هي الحدود التقليدية للخلافة الأموية والعباسية الأولى ، لا يتجاوزها المسلمون أو الروم إلا فيا عرف بالصوائف والشواتي من الغزوات المؤقتة ذات الهدف المحدد .

وتتمثل أهمية الفترة السلجوقية فى أن سلاطينها أول من كسر هذا الطوق التقليدى ، واقتحموا بلاد الروم فى آسية الصغرى ، وأقاموا ما عرف فى التاريخ بدولة سلاجقة الروم . وكان ذلك فى رأى بعض المؤرخين السيب المباشر للحملات الصليبية ، نتيجة لاستنجاد إمبراطور الروم بالغرب بسيب الحتلال بعض بلاده .

ونرى أن نختم هذه الدراسة المختصرة بإيراد مصطلحات لا بد منها لدورانها فى ذلك الزمان ، ولضرورتها فى فهم تاريخ هذه الحقبة :

<sup>(</sup>۱) هو السلطان المعظم ركن الدنيا والدين أبو المظفر بركيارق بن ملكشاه يمين أمير المؤمنين (راحة الصدور ص ١٤٢). ولد سنة ٤٧٤، وتولى الملك سنة ٤٨٦، ومات سنة ٤٩٨، فكان عمره خماً وعشرين سنة ، ومدة ملكه اثنتي عشرة ، ولى الأمر بتوصية والده بعد أن تخلص من سنافسة أصغر إخوته محمود ، وشغل أكثر مدة ملكه بمنافسة أخيه محمد الآتي ذكره . وهكذا امتاز عهده بكثرة الحوادث بحيث أصبحت النوازل والكوارث لاتدخل في عداًو حصر ( انظر راحة الصدور ص ٢١٥ وابن الأثير ١٠ : ١٤٢ ، والوفيات ١ : في عداًو حصر ( )

<sup>(</sup>۲) هو السلطان غياث الدنيا والدين أبو شجاع محمد بن ملكشاه قسم أمير المؤمنين (راحة الصدور ص ۱۶۳). ولد سنة ۷۹٪، وتولى الملك سنة ۴۹٪ ومات بأصبهان آخر سنة ۱۱، ه، فكان عمره سبعاً وثلاثين سنة ، ومدة ملكه ثلاث عشرة سنة . نازع الملك أخاه بركيارق نزاعاً دموياً شديداً ، واستقل به بعد وفاة أخيه . كان كما وصفه ابن خلكان هر رجل المملوك السلجوقية ومخلهم » ( انظر الوفيات ه : ۷۲ ، وراحة الصدور ص ۲۳۵ ، وأخبار الدولة السلجوقية ص ۸۲ ) . وقد مدحه شاعرنا بثلاث قصائد في ديوانه .

الأتابك : الأمير الوالد . وهو اللقب الذى خلعه ملكشاه على نظام الملك ، وهو أول من لقب به ، ثم صار يطلق . على قواد السلاجقة بمعنى مربى الملك :

المستوفى : استيفاء المملكة من أهم وظائف الدولة السلجوقية بعد. الوزاءة. ويقال لصاحبها المستوفى ، وله الأمور المالية.

الشحنة : محافظ المدينة والنائب عن السلطان فيها .

الطغرائى (١) : صاحب الطغراء وهى رئاسة الديوان ، ومن جملته-ديوان الرسائل والإنشاء .

الأسفهسالار: أمير الجيش.

الدردار : لفظ عجمي معناه : حافظ القلعة .

<sup>(</sup>۱) بضم الطاءوسكون النين وفتح الراء ، نسبة إلى من يكتب الطنرى ، وهى الطرة التي تكتب في أعلى الكتب فوق البسملة بالقلم الغليظ" ، ومضمونها نعوت الملك الذي صدر الكتاب . في عهده ، وهى كلمة أعجمية ( انظر الوفيات ٢ : ١٩٠ ) . وقد ولى هذا المنصب في زمن السلطان محمد ، الحسين بن على بن محمد الشاعر المعروف بالطنرائي .

#### الفضال لمثنانی ۱

#### شعر العصر السلجوقي

نقصد بشعر العصر السلجوق الذي نعقد له هذا الفصل ، دراسة بعض ملامح الشعر العربي في زمان شاعرنا الأبيوردي ، وهو النصف الثاني من القرن الخامس ، وفي بيئته وهي العراق وأقطار الجبل. ويشتمل العراق فيما يشتمل — حسب تقسيمات العماد الأصبهاني للخريدة — على البصرة والكوفة والحلة وبغداد والأنبار ، وتشتمل بلاد العجم فيما تشتمل على الجبل وخراسان حتى ما وراء النهر . وقد ترد الجبل وفيها أصبهان في كتب التاريخ على أنها العراق . وعلة اختيار هذه الببئة الجغرافية أن كثيراً من شعراء القرن الحامس — ومن بينهم شاعرنا — عاش في هذه المنطقة وتنقل بين بلدانها .

انقضى عصر الشعر الذهبى الذى ختم بالشريف الرضى (ت ٢٠٦) ومهيار الديلمى (ت ٤٢٨) وجاء القرن الحامس فانقطع حبل الشعراء الكبار أمثال المتنبى والمعرى ، وغدا الشعر «صنعة » يمارسها كل من شدا شبئاً من المعرفة ، وجرى على ألسنة الفقهاء والمحدثين ومن إليهم ، وأدلى فيه بدلوه الحليفة ووزيره ، ووزير السلطان وحاشبته من الكتاب وأصحاب الدواوين وسواهم من النقاد والبلاغيين والنحويين . ونستشى من وزراء السلاطين شاعراً نابغة هو الطغرائى وزير السلطان مسعود بن محمد . أما السلاطين أنفسهم فلم يوثر عنهم شعر عربى بل لم يهد لهم من الأشعار ما أهدى المغيرهم لأنهم لم يكونوا يعرفون العربية ويفقهونها فى جملهم .

وإنما قدمنا بهذا لنصور اهمام مختلف طبقات علماء هذا العصر وأرباب الفكر فيه بالشعر ، دون أن نعده من صميم التيار الشعرى ، أو ندخله في الحساب من تقويم شعراء هذا العصر ورصد أشعارهم . وقدمنا بهذه المقدمة أيضاً لنخلص منها إلى تناول الحركة الشعرية التي كان محورها الشعراء الذين تصدوا لهذا الفن فخلص لهم وخلصوا له . ومن الشعراء الذين عاصروا شاعرنا الأبيوردى معاصرة تامة أو جزئية صردر (۱) ( – ٤٦٥ ) ، والباخرزى (۲) ( – ٤٦٥ ) ، والباخرزى (۱) ( – ٤٦٥ ) ، والباخرزى (۱) ( – ٤٦٥ ) ،

<sup>(</sup>۱) أبو منصور على بن الحسن بن على بن الفضل ، الكاتب المعروف والشاعر المشهور بصردر . كانت ولادته قبل الأربع مئة ، وله ديوان شعر صغير . انظر مقدمة الديوان (ز – ح) ، والوفيات ٣ : ٦٥ – ٦٦ .

<sup>(</sup>۲) أبو الحسن – وقيل أبو القاسم – على بن الحسن بن على بن أب الطيب الباخرزى 4 اشتغل فى شبابه بالفقه ، ثم غلب أدبه على فقهه . وقتل فى مجلس أنس بباخرز . صنف كتاب « دمية القصر وعصرة أهل العصر » وهو ذيل « يتيمة الدهر » للثعالى ، وجمع فيه خلقاً كثيراً . ووضع أبو الحسن على بن زيد البيهتي ذيلا له سماه « وشاح الدمير » . انظر الوفيات ٣ : ٦٦ – ٦٨، ومعجم الأدباء ١٣ : ٣ – ٤٨ . حقق ديوانه محمد قاسم مصطفى فى رسالة جامعية محفوظة فى المكتبة على مكتبة جامعة القاهرة تحت رقم ٨٦٢ . وحقق الدمية سامى العانى فى رسالة محفوظة فى المكتبة دفسها تحت رقم ٢٤٩ .

<sup>(</sup>٣) أبو يعلى محمد بن صاخ المعروف بابن الهبارية . شاعر مجيد خبيث اللسان كثير اهجاء . لازم نظام الملك وله عليه الإنعام التام والإدرار المستمر . له ديوان شعر كبير ضاع أصله وطبع قسم منه في الجريدة ، وكتاب « نتائج الفطنة في نظم كليلة ودمنة » و « الصادح والباغ » وهو مجموعة أراجيز أهداها إلى أمير الحلة صدقة بن منصور . الوفيات ٤ : ٧٧ – ٨١ .

<sup>(</sup>٤) أبوإسماعيل الحسين بن على المعروف بالطغرائي . فاق أهل عصره بصنمة النظم والنثر ، وله ديوان شعر مطبوع . قدم إلى نظام الملك ثم أخلص لولده مؤيد الملك ، وتقلب في مناصب كتابية كثيرة . ثم صار وزير السلطان مسعود بن محمد . وقتل بتهمة الإلحاد بعد تغلب السلطان عمود على أخيه ، مع اخلاف في سنة الوفاة . اشتهر بلاميته المعروفة بلامية العجم . انظر الوفيات ١ : ٤٢٨ – ٤٤٢ .

والغزى (۱) ( – ۷۲۵ ) ، والأرجانى (۲) ( – 024 ) وغيرهم . وسنمثل يشعرهم لشعر العصر محاولين أن نتبين موضع شاعرنا بين أعلام شعراء عصره فى كل ظاهرة شعرية نرصدها وكل دلالة نقف علها .

ولكى نكون صورة لمركز الشاعر المتخصص فى مجتمعه نذكر أن شعراء العصر جميعاً انزلقوا إلى مهاوى التكسب من طريق المدح على درجات مختلفة ببنهم – فمدحوا من يستحق المدح ومن لا يستحقه وبالغوا فى ذلك مبالغات خيالية (٣) ، وتداولوا معانى المدح المشهورة من الشجاعة والكرم وربويية السيف والقلم وحسن الرأى والتدبير ، وأمثلة ذلك كله واردة بكثرة فى دواوينهم ومظان أشعارهم . وإن كان الممدوح ذا نسب ومجد موروث رفعوه به كما فعل الأبيوردى فى مدحه لمؤيد الملك بن نظام الملك فقال:

وهل يلد الضرغام إلا شبيهًــه

وينجب إلا الأكرمون الأماثل فليت أباً لا يُورِث الفخررَ عاقرٌ عاقرٌ وأمًّا إذا لم تُعْقِبِ المجدَ حائل (''

<sup>(</sup>۱) أبو إسحاق إبراهيم بن عبّان الغزى ولد بغزة ودخل دمشق ورحل إلى بغداد ثم إلى خراسان . وبعض شعره في الحريدة – قسم شعراء الشام ص ٣ – ٧٥ . وديوانه مخطوط . وقد اختلط بعضه بشعر الأبيوردى في ديوانه المطبوع . ترجمته في الوفيات ١ : ١١ – ٤٠ .
(٢) أبو بكر أحمد بن محمد بن الحسن الأرجاني . ولد سنة ٢٠١ ، وكان قاضياً . شعره من آخر عهد نظام الملك ، وما جمع هو جزء يستر منه . ويغلب عليه شعر الفقهاء لقوله :
أنا أشعر الفقهاء غير مدافع في المصر أو أنا أفقه الشعراء

الوفيات ١ : ١٣٤ - ١٣٨ .
(٣) كقول الطغرائي في مدح أحد السلاطين (ديوانه ص ٣) :

لجلال قدرك تخضع الأقدار وبيمن جدك محكم المقدار
ولك البسيطة حيث مد غطاءه ليل وما كشف النطاء مهار
تعطى وتمنع من تشاء بإذنه وبكفك الأرزاق والأعمال (٤) الديوان – البيت ٥ ، ٢ من القصيدة ٣٥ .

وإن كان غير ذلك فخروا بعصاميته كما قال الغزى :

ا س لواجـــد العلياء فخــر

وخضعت أشعارهم لقوانين العرض والطلب ورواج البضاعة وكسادها يه يقول مرد. :

ولست أُرخص أقـــوالى لسائمقها إلا عليك ، وللأَشعار أسعـــار (٢) و يقول الغزى:

قالوا : هجرت الشعر ؟ قلت : ضرورة

منـــه النوال ولا مليحٌ يُعشـــــق ومن العجائب أنــــه لا يُشترى

ويخان فيــه مع الكساد ويسرق

وفى محاولة جلاء ملامح شعر هذه الفترة اخترنا بعض السمات الشعرية لنستنتج فى ضوء الأمثلة التى نضربها من شعر الشعراء بعض خصائص هذا الشعر ومزاياه.

<sup>(</sup>١) ديوان الأبيوردى المطبوع ص ١٦٤.

<sup>(</sup>۲) ديوانه ص ۰۰

<sup>(</sup>٣) أترفيات ١ : ١١ - ١٤.

#### وحدة القصيدة

قامت القصيدة منذ العصر الجاهلي على وحدة ببت أو أبيات منها ، وكانت معرضاً لموضوعات مختلفة لا صلة بينها ولا رابطة تجمع أجزاءها . وكان الشعر وسيلة لإثبات المهارة الشعرية دون النظر إلى وحدة الفكرة أو المعنى ، حتى صار يحكم على شاعرية الشاعر ببيت له سموه بيت القصيدة .

وورث شعراء العصور الأموية والعباسية هذا التقليد الشعرى ، فبدءوا بالوقوف على الطلول والديار والنسيب ( وذكروا فى النسيب البين والتحمل وشيم البرق وهبوب النسيم ، وتداولوا معانى الصدود والهجر والوشاة والرقباء ووصفوا أعضاء المرأة ) واستطردوا إلى وصف الراحلة والرحلة والصحراء ، وخصوا إلى غرض القصيدة الأساسى من الفخر أو المدح أو الاعتذار . . هما لا صلة له بكل ما سبق ، وختموها بالحكم والأمثال والدعاء . وما صدروا فى ذلك كله عن تجربة ذاتية ، لأن أحدهم ربما نظم القصيدة بكل أجزائها وهو فى مكانه لا يرم .

وبن أيدينا دواوين شعراء هذا العصر تثبت ذلك وتدل عليه بوضوح، فأكثر قصائد الشعراء نحت هذا المنحى وسلكت هذا المسلك. و يمكن الرجوع بسهولة إلى ديوان شاعرنا الأبيور دى والنظر فى أية مدحية أو فخرية فيه ، والوقوف على أقسامها وموضوعاتها المختلفة . فنى إحدى القصائد التى مدح فها الحليفة المقتدى (القصيدة ١١ من الديوان) اسهل القول بوصف نفسه وفرسه (الأبيات ١ – ٣) ، وانتقل إلى زيارة صاحبته ووصف منعة دارها وقوة حراسها وعفته فى لقائها (٤ – ٨) ، وجعل يذكر مشاق السفر ووصف راحلته والرواحل الأخرى (٩ – ١٦) ، ثم خلص إلى مدح الحليفة (١٧ – راحلته والرواحل الأخرى (٩ – ١٦) ، ثم خلص إلى مدح الحليفة (٢٧ – دومن ذلك يبلو

أن مدح الخليفة الذى نظمت القصيدة له كان نصيبه أقل الأنصبة بالنسبة إلى مجموع أبيات القصيدة (١) .

ومع افتقار النظم فی أكثره إلی وحدة القصیدة ، فإننا نجد هذه الوحدة فی بعض قصائد العصر الذی نعالجه ومقطعاته ، فلو رجعنا إلی قصائد الشكوی والفخر وبعض قصائد المدیح فی دیوان الأبیوردی ، وقفنا علی وحدة الموضوع علی رغم تعدد زوایا الروئیة وتشعب نواحی المعالجة . فنی إحدی القصائد یلتزم الشاعر فی كل قصیدته ما جاء فی دیباجته (۲) من ذم الناس وذكر فساد الأجیال ( الأبیات ۱ -  $\Lambda$  ) والفخر بنفسه وقومه (  $\Lambda$  -  $\Lambda$  ) . ولو نظرنا فی دیوان الطغرائی فی القصیدة التی یفتخر  $\Lambda$  ، والقصیدة التی یرثی  $\Lambda$  زوجته ( $\Lambda$  ) ، لمسنا الحقیقة ذاتها و هی أن الشاعر یطرق موضوعه بلا مقدمات ، و محافظ علی وحدة القصیدة فی نطاق المفهوم الذی ذکرناه .

<sup>(</sup>۱) انظر فى مثل ذلك مدحية للغزى من شعره الذى اختلط بديوانه الأبيوردى المطبوع. (ص ٢٣٠ – ٢٣١)، فللمدح منها خمسة عشر بيتاً من أبيات القصيدة البالغة أربعة وثلاثين ، والمطلم :

كم ذا التجانف والصدود فراق أأمنت أن يتذم العشاق (٢) القعيدة ٣٩ من الديوان. وديباجتها « وقال يفخر بقومه ويذكر أهل زمانه وما هم عليه من ذميم الطرائق وقبيح الخلائق ». وفي ضوء التعدد والتشعب الذي ذكرناه لا يرى الشاعر مانماً - في وصف قومه بالشجاعة - أن يستطرد إلى وصف المعارك والحيول التي يخوضونها بها ( الأبيات ١٣ - ٢٠ ).

<sup>(</sup>٣) ديوان الطغرائ ص ٩٥. ومطلع القصيدة :

أبى الله أن أسمو بغير فضائلى إذا ما سها بالمال كل مسود (\$) الديوان نفسه ص ٨١ – ٨٦. ومطلع مرثيت :

أقول وقد غال الردى من أحبه ومن دا الذي يعدى على نوب الدهر

#### الصياغة الشعرية

إن صعوبة نظم الشعر آتية من صياغته هي الجسم الذي يعبر عما فيه من روح هو المعانى والأفكار ، والألفاظ التي تستخدم في الصياغة رموز مهمة لا تحدد مدلولات معينة ، ولا تدل على أشياء حسية أو معنوية بذواتها ، فأى لفظ حسى يستغرق كل أشخاص جنس ذلك اللفظ . أما الأحوال المعنوية التي يعبر عنها باللفظ فهي أولى بأن تكون أشد إنهاماً ، لأنها تصور أحوالا نفسية غير محسوسة . ونتيجة ذلك أن الشاعر المحيد وحده هو الذي يرزق حسن التعبير . ولشعرنا العربي من الشعراء من يمده عبر الأجيال بقوة الاستمرار ، فكلما خبا نوره في عصر جاء من جلا ظلامه وأحيا مواته . وحركات التجديد في الشعر العباسي قائمة بذلك شاهدة عليه .

ويكتسب التجديد في الألفاظ والأساليب من علم غزير باللغة ومفرداتها وطرائق استعالها وأنماط صناعة القول فيها . لذا وجدنا الشعراء يحاولون صقل لغتهم وتقويم ألسنتهم حتى قال الأبيوردى: « كنت ببغداد عشرين سنة حتى أمرن طبعى على العربية » (۱) ووجدناهم على علم واسع باللغة ومفرداتها حتى قادهم غنى ثرواتهم اللفظية إلى الإغراب . ومنه أرجوزة الأبيوردى التى مطلعها :

الفجـــــر يا سعد بني معـــــاذ

فالشهب في مسبحهــــا جواز 📆

وأكثر ما كان يكون الإغراب فى المديح الذى يقصد فيه إلى التفخيم

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ١٧ : ٢٤٤ ، والإنباه ٣ : ٥١ .

<sup>(</sup>٢) الديوان – القصيدة ٨١ . ولم مخل بيت منها من كلمة غريبة أو أكثر .

قصداً. وأقل من ذلك وجوده فى الغزل والرثاء حيث تبرك النفس على سجيها وتنطلق معبرة عن مكنوناتها دون تصنع أو زيف . وأمثلة المديح الفخم المعرب كثيرة تذكر منها قول الغزى فى مدح أحد بنى بويه :

ومما رثى به الطغرائى زوجته وعبر فيه عن مشاعره قوله :

ولم أنسها والمـــوت يقبض كفها ويبسطها ، والعين ترنو وتطـرق وقــد دمعت أجفانها فوق خدها جنى نرجسٍ فيه الندى يترقرق

<sup>(</sup>١) من شعر الغزى المختلط بديوان الأبيوردي المطبوع ص ١٦٣.

## وحـــل من المقـــدور ما كنت أتتى وحُــــم من المحذور ما كنت أَفْرَق (١٠)

وكذلك وجدنا الشعراء يكثرون من استعال مفردات البادية وينقلون قراءهم إلى بيئتها أو ينقلون تلك البيئة إلى دواوينهم ، فيعرضون فى أشعارهم للعيس والحى والظعن . . ويكثرون فيها من ذكر مواضع بأعينها كالعقيق واللوى والعذيب . . ويقول قائلهم فى ذلك :

ما فوق أعجاز الركاب رسالــــة

تلهى ، ففيم تحيـة الركبان ؟

غـــزلانَ وجـــرةَ عن غصون ألبان

قُــولا لكُثبان العقيق : تطـــاولى

دون الحمى أَقْـــدُرْك بالطَّمَحـــان

عَجِــلَ الفريق وكل طَرْفِ إِثْرَهم متعتَّـــر اللحظــات بالأَظعان (٢٠)

ويرددون فى أشعارهم أسماء نباتات البادية وأشجارها حتى تفوح منها رائحة الشيح والأراك والرند . . والمحقق أن هؤلاء الشعراء لم يعرفوا تلك النباتات ولم يروا تلك الأماكن أو يقيموا فيها ، وأنهم سلكوها فى أشعارهم على سبيل التقليد والمتابعة .

<sup>(</sup>١) ديوان الطغرائي ص ٨٢ .

۲) دیوان صر در ص ۷ .

ووجدنا من شعراء العصر من بعث فى الشعر الحياة وألبسه حللا جديدة من اللفظ الجزل والعبارات الفصيحة وأساليب التعبير الأصيلة . فالأبيوردى فى أشعاره يسلك فى القول مسلك الفصحاء ويأخذ بأساليهم الرفيعة . نقرأ مثلا فى تفسير قوله فى الغزل :

فالا استمال الهــوى عينى وإن جمحت عنها ، ولا افتراش الواشى بها أذنى (۱)

« هذا أحسن ما قيل فى استمراره على سجيته فى متابعة الهوى ومعاصاة العاذل . وقوله : « افترشالواشى أذنى» و «جمحت عينى » لفظتان مقبولتان المعسولتان ! » .

ونقرأ فى تقسير قوله :

وإِن سرى بارق من أَرضها طمحت عين الوسن (٢٠)

« ما أحسن هذا اللفظ! والتقليص ها هنا مستعار وقلها يتفوه به إلا فصيح. والمعنى أن جفنه يقصر فلا يلتقيان للنوم » . وتطالعنا في ديوان الأبيوردي كثير من الكلمات القاموسية الفصيحة التي لا تخلو مها قصيدة . ولقد صدق حين وصف شعره بقوله :

Mary Sugar

<sup>(</sup>١) الديوان - البيت ٦ من القصيدة ٣٢.

<sup>(</sup> ٢ ) البيت ٩ من القصيدة نفسها .

وقوافٍ مُلسِ المتون شداد ال أَسر غرُّ مصقولةِ الأَطراف (١)

وحن ذكر خصائصه الأسلوبية بقوله :

كلم الى قلائ الده و هى بواق سوف تفنى الده و هى بواق فقريضى يراه من ينقد الأش عار سهل المرام صعب المراق ثم يش نه المعنى العويص والا لف ظ يكد الأسماع مر المداق في منجم الفصاحة من فر

وكما غلبت على شعر الأبيوردى الأساليب الرصبنة والتعابير الرشيقة ، غلبت المتانة على تراكيب صردر والطغرائى غلبة الركاكة على كثير من شعر الغزى والباخرزى والأرجانى ، حتى وصلت بساطة التعبير عندهم إلى ما يشبه النثر والكلام المتداول، وأى لفظ مليح أو معنى طريف فى مثل قول الباخرزى فى شدة البرد:

<sup>(</sup>١) الديوان – مطلع القصيدة ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) الديوان – الأبيات ١ ، ٣ ، ٤ ، ه من القصيدة ٧٠٠ .

كم مؤمن قرصته أظفرا الشتا
فغدا لسكّان الجحيم حسودا وإذا رميت بفضل كأسك في الهوا عادت عليك من العقيق عقروا يا صاحب العُودين لا تَهْمِلُهما عوداً وحرّق عودا وحرّق عودا وحرّق عودا وحرّق عودا وحرّق عودا

•

#### التصوير

تقدم أن فى ألفاظ اللغة ومفرداتها قصوراً من الإفصاح عما فى ذهن الشاعر أو الكاتب من أفكار ومعان لأنها رموز لا تؤدى المعانى أداء كاملا . وهذا الغموض والإبهام الذى يعترى معانى الشعر دفع الشاعر إلى الاستعانة بما يفصح به عن نفسه ، فلجأ إلى الصور المحازية وما فيها من تشبيهات وكفايات واستعارات لتفسر الأحاسيس الغامضة وجلاء المعانى الغائمة .

وقد ورث شعراء العصر فى جملة التركة الشعرية التى ورثوها معانى الشعر وألوانه البلاغية المعروفة . ولم تكتف جمهرة الشعراء بتداول المعروف المسموع من صور البيان مثل تشبيه الجود بالبحر ، والشجاع بالأسد ، وجمال المحيا بالبدر . . كقول الغزى فى المدح :

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان ٣ : ٦٧ ، و معجم الأدباء ١٣ : ٣٧ . ويراد بالعود الأول عود. الحطب وبالثاني عود آلة السماع .

محيّاك بدر والملوك كواكب وكذك بحر والأكف جـــداول وميدانك الفضل الفسيح جاله وصيدك آساد الثرى والأجــادل (۱) وخيلك ينعلن الأهلّاكة في السّرى

لأن الدراري تحتهين جنادل!

بل أسفوا فيها فاستحالت على أيديهم صوراً شوهاء لا طائل تحتها كقول الباخرزى :

وإنى لأشكو لسع أصداغك التي

عقارب النعر منك ولى أب وأمكى لدر النعر منك ولى أب

فكيف يديم الضحك وهــو يتم؟!<sup>(۲)</sup>

وكانت محاولات التجديد في المعانى والصور ضيلة محدودة . ومن هذه المحاولات ما أوتيه الأبيوردي من القدرة على تطوير المعانى المتداولة وتوليد صور جديدة لها ، وترصيع ديوانه بديباجات مشرفة تشير إلى موهبته الشعرية ونزعته المتميزة (٣). ففي مدحه الوزير مؤيد الملك بن نظام الملك أشاد بشجاعة رجاله في صور لطيفة مها قوله :

<sup>(</sup>١) من شعر الغزى المختلط بديوان الأبيوردي المطبوع ٢٧٨ .

<sup>(</sup>٢) الوفيات ٣ : ٦٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر مثلا الأبيات ٥ – ١٤ من القصيدة ٣٦ من الديوان ، ففيها مجموعة من رائق التشابيه وبديع الاستعارات . وانظر أيضاً الصورة الشعرية ، عند الأبيوردى ، فى الباب الثالث من هذه الدراسة .

وأبطالٍ كاآسادٍ تمطَّلات وأبطالٍ كالسرّادهِ بهم جياد كالسرّادهِ بهم جياد تخاله أراقم فالله مروع أراقم فالمالي الجاراد

ا دلفـــوا إلى الهيجـاءِ عفَّت على الأَعــداءِ داهيــة نآد

بيـــوم كاد من قــرم إليهم تلمّظ في حــواشيه الصِّعـاد (۱)

فشبه أرخاء الفرس بأرخاء الذئب فجمع بين الجياد والآساد والذئاب ، وانتقل إلى تشبيه مسامير الدروع بعيون الجراد ، ثم تناول بتعبير رشيق نفور هم إلى الهيجاء فعبر عنه بدلفهم إليها ، وعن التغلب على الأعداء بالتعفية عليهم بالداهية النآد . وجسم فجعل من يوم المعركة مخلوقاً شديد الشهوة للحم ، واستعار للصعاد التلمظ للتعبير عن الإيغال في القتل والإمعان فيه .

وقد نجد عند كثير من الشعراء كثيراً من اللوحات دون إبداع جديد من المعانى أو بديع من الصور . وبين أيدينا لوحة رسمها الطغرائى فى مدح الوزير المذكور ، فيها :

غلائله أدراعـــه ، وكـــؤوسه قحــــوف عداه ، والنجيع شَمول

<sup>(</sup>١) الأبيات ٢٨ – ٣١ من القصيدة ٦٢ .

لسه هيبة تسرى أمام جنوده ورأى بمتن في الغيوب يجول ورأى متن في الغيوب يجول وجسرد على أكتافها المرد ، حولها فحسول على أكتادهن كهول (١)

وما أتى الشاعر بما يلفت النظر ، فصورته « غلائله أدراعه » فى منهى البساطة والتداول ، والصورة التى مثل فها لشجاعة المملوح بولغه من دماء الأعداء — على رغم أنها معروفة وقديمة — لا ترتاح إلها النفس لأنها تقتضى التمثيل بجثث الأعداء ، وهو ما يأباه خلق المحارب الأصيل وانتقاله فى الببت التالى إلى ذكر هبيته وجودة رأيه ، نقلة غير متدرجة ولا منطقية لاختلاف الجو النفسى للبيتين اختلافاً بيناً وأسوأ منه جمعه بعد ، يبين المرد المحاربين على ظهور الحيل — وهم الذين بمثلون القوة — والكهول المرافقين على ظهور الفحول — وهم الذين بمثلون التعقل والاتزان — ولا معنى للجمع ببهما الفحول — وهم الذين بمثلون التعقل والاتزان — ولا معنى للجمع ببهما فيما نرى .

أولع الشعراء بالمحسنات اللفظية من طباق وجناس وما إليهما . وكان ذلك ذوق العصر ، ومقياس إجادة القول ، وناهيك بمقامات الحريرى وما فيها من شعر مثقل بالصنعة البديعة . ولم يكن احتفال الشعراء بالصنعة واحداً ، فقد استهوت الغزى مثلا أكثر من استهوائها الأبيوردى ، لذا أمكن تمييز شعر الغزى المختلط بشعر الأبيوردى فى ديوانه المطبوع عن طريق هذه الصنعة ، فإذا قرأنا مثلا هذا المطلع :

<sup>(</sup>١) ديوان الطغرائي ص ٢٠ .

في ينجلى ليل الظنون الكواذب ويبدو صباح الصدق من حدّ قاضب (١)

أو هذين البيتين :

قم نَفْتَرِعْها كأنها الذهب بكراً أبوها وأُمها العنب أرق من عَبْرة اليتيم ومن عبراة الصّب قلبُده وصب (٢)

أدركنا بيسر أنها من شعر الغزى المقحم على ديوان الأبيوردى لغلبة الصنعة علمها :

وقد راجت سوق الألوان البديعية المختلفة وازدهرت . ونكتني بالتمثيل بأبيات الباخرزي لهذه الصناعة الرائجة :

إنسان عينى قط ما يرتـــدى
من ماء وجه مَلُحَتْ عينــه
كذلك الإنسان ما يرتــوى
من شُرب ماءٍ مَلُحَتْ عينه (٣)

<sup>( 1 )</sup> ديوان الأبيور دى المطبوع ص ٣٥ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ٣٨.

<sup>(</sup>٣) معجم الأدباء ١٣ : ٣٨ .

# الأوزان والقوافى

التزم الشعراء النظم على القوافى المعروفة ولم يخالفوا عن ذلك ، ونظموا على حروف الهجاء كلها ، المتداول والصالح مها للقافية كالدال والراء والباء والنون والميم ، وغير المستعمل لها كالحاء والشين والضاد والطاء . . . وكان أكثر ما ينظم من غير المألوف من القوافى فى المعارضات الشعرية أو بناء على « اقتراح الوزن والقافية » (۱) على الشاعر . ويبدو أن هذا النوع من النظم إنما كان يقصد إليه لإظهار البراعة فى القول وركوب مركب القوافى الحشنة الصعبة كان يستهدف إثبات القدرة اللغوية والنفس الطويل . ولا يخيى ما فى ذلك من اللجوء إلى استعال وحشى الألفاظ وغريها . ومن ذلك طائية الأبيوردى التي نظمها فى ستة وأربعن بيتاً واستهلها بقوله :

## بدا ، والثريا في مغاربها قرط

بريق شجاني ، والدجي لم شمط پ

وعرف النظم على الرباعيات ، لكن اشتهر بالنظم بها شعراء الفارسية كعمر الخيام ، ولم يظهر لها أثر فى أشهر دواوين العصر كديوان صردر والطغرائى والأبيوردى .

ولعل التجديد الوحيد فى شكل القصيدة العربية هو النظم على أكثر من قافية واحدة ، فقد مدح الطغرائى الوزير نظام الملك بأبيات لطيفة على قافيتين ، منها :

<sup>(</sup>۱) انظر بعض أمثلة ذلك في ديوان الأبيوردي في ديباجات القصائد : ۲۷ ، ۵۱ ، ۵۳ ، ۹۳ .

<sup>(</sup>٢) الديوان – القصيدة ٩.

يا أمها المولى الذي اصطنع الورى شرقأ وغربا والمستعان على الزمان إذا اعترى أقسمت بالبزل النوافخ في البرى وقبّـــا قو داً واصلن نحو البيت بالسير السرى يحملن ركبا يرضيهم بعد الصدى ورد الصرى رفها وغبــــا بك لقد ابتنيت الملك مرفوع الذرا مستتبا بعداً وقربــا وتركتَ دين الله مشدود العرا و کشفت جدیا وضمنتَ للدنيا وما فيها القِرى ونظم الحريرى في إحدى مقاماته أبياناً على ثلاث قواف منها:

يا خاطب الدنيـــا الدنيّــة إنها شرك الردى وقرارة الأكدار

دارٌ متى ما أضحكتْ فى يومها أبكتْ غــداً بُعــداً لهامن درا

<sup>(</sup>١) ديوان الطغرائي ص ١٥.

# وإذا أظل سحابها لم ينتفع

منه صدى لجهامه الغرّار <sup>(۱)</sup>

ونظم الشعراء على أوزان البحور المختلفة ، وأثروا بعض البحور الشائعة على بعضها الآخر ، فأكثروا النظم على البحر الطويل واليسيط والكامل وأقلوا منه على الخفيف والسريع والمتقارب وسائر البحور . واستخدموا أوزان البحور المجزوءة والتامة على السواء . ونظموا على أوزان الرجز — زيادة على الأراجيز — الشعر التعليمي بأنواعه ، فقد نظم الحريري قصيدة في النحو . ونظم الطغرائي شعراً في الكيمياء — وكان إماماً في هذه الصنعة — وخصه أبن الهبارية بكتابين في الأسلوب القصصي والشعر الاجتماعي .

٦

راجت سوق الشعر رواجاً كبيراً ، وكان من أسباب رواجها تقريب الحلفاء والوزراء للشعراء . ونظم الشعر في مختلف الأغراض المعروفة ، وكان أكثر ما قيل في المديح والفخر . أما الأول فللتقرب من الحاكمين والمتنفذين ونيل أعطياتهم ، وأما الآخر فللتعبير عن المطامح والآمال والشكوى مما يعترض تحقيقها .

وكانت لغة الشعر عامة فصيحة مع ميل إلى الإغراب أحياناً . وظلت معانى الشعر تدور في فلكها ولم تخرج عنه إلا قليلا .

وازدهر الشعر التعليمي في هذا العصر ً. ومما نلحظه من ذلك الأرجوزة النحوية التي نظمها الحريري صاحب المقامات وسهاها « ملحة الإعراب » وقد وصلت إلينا مع شرحها الذي وضعه ناظمها نفسه (۲) . وأهم ما في هذا

<sup>(</sup>١) المقامة الشعرية - مقامات الحريري ٢٢٣ - ٢٢٤ ، وأصل الأبيات :

يا خاطب الدنيا الدنية إنها شرك الردى وقرارة الأكدار و مكن أن تقرأ على أشكال أخرى منها :

يا خاطب الدنيا الدنية إنها شرك الردى وقرارة الأكدار ومنها : يا خاطب الدنيا الدنية إنها شرك الردى

<sup>(</sup>٢) انظر الشعر العربي ٢: ١٥٢ - ١٧٤ .

الباب الكتابان اللذان نظمهما ابن الهبارية وهما: « نتائج الفطنة فى نظم كليلة ودمنة » وقدمه إلى مجد الملك أحد وزراء السلطان بركيارق ، و « الصادح والباغم » وهو مجموعة أراجيز نظمت على أسلوب الكتاب السابق وسيرت إلى صدقة بن منصور صاحب الحلة المزيدية .

وفى الجملة ازدان العصر – على كثرة شعرائه وتعدد مشاربهم – بعدد من بقايا الفصاح ممن حملوا راية الشعر وأسلموها إلى من بعدهم .

## البابيلىشانى

# الأديب

الفصل الأول: مراجع ترجمته

۱ - تمهید

٢ - مراجع ترجمة الأديب

الفصل الثانى : ترجمته

۱ – اسمه ونسبه

٢ — لقبه ونسبته

٣ ـ مولده : المكان والزمان

٤ \_ شبوخه و تلاميذه

هافته ومعارفه

٦ ـ آثاره

٧ \_ صفته و أخلاقه و معتقده

٨ ـ حياته : الأطوار والتنقلات والأحمال

٩ - و فاته

# *الهضِّللاَول* مراجع ترجمة الأديب ١

=

#### تمهيد

من الشعراء من شعره ترجمة ذاتية لحياته ، ومستودع لأحاسيسه ومشاعره ، وسجل للتعريف بنسبه وقو. ه ومجتمعه وما يمثله هذا المجتمع من قيم واتجاهات (١) ، وتأريخ لأحداث الحياة من حوله .

وشاعرنا الذى نتحدث عنه يعكس ديوانه صورة حياته وواقعه الفردى والاجماعي فى العصر الذى عاش فيه: النصف الثانى من القرن الحامس، فقد فخر فى ديوانه بنفسه (۲) ونسبه (۳) وشعره (۱) ، وسجل خلجاته النفسية ومطاعمه الواسعة وتطلعاته العريضة (۱) ، وأنبأنا عما نعرض له من بوس وشقاء (۲) ، وسجل لنا تفاصيل صغيرة من خصوصيات حياته (۷) ، وأطلعنا

<sup>( 1 )</sup> ومن هنا قيل : الشعر ديوان العرب ، لأنهم يرجعون إليه عند اختلافهم كا يرجع أهل الديوان إلى ديوانهم إذا اشتبه عليهم شيء . انظر مقدمة العراقيات – الديوان .

<sup>(</sup> ٢ ) أنظر مثلا القصائد ٣٦ ، ١٢٢ ، ٥٠٠ من الديوان .

<sup>(</sup> ٣ ) أنظر مثلا القصائد ١٧٣ ، ٢٢٨ ، ٢٣٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر مثلا القصائد ١٢٥ ، ٢٠٧ ، ٢٤٣ .

<sup>(</sup> ء ) أنظر مثلا القصائد ه ١٤٠ ، ١٧٠ ، ١٩٢ .

 <sup>(</sup>٦) مثل احماله بأحد الوزراء من بطش الآخرين (الديوان - القصيدة ٣٥)، و مفارقة وطنه لما خاق به من اضطهاد وظام (الديه ان - القصيدة ٣٠).

<sup>(</sup> ٧ ) كطلبه من الخلافة داراً يسكلها ( الديوان–القصيدة ٩٧ ) ، وذكر رمد عينه (الديوان – القصيدة ٩٧ ) . .

على صلاته بعاثلته والروابط التي تشده إلى أعضائها (١) . وبعد ذلك كله أرخ لبعض الأحداث السياسية في عصره (٢) .

إذا سنحاول في التعريف بالشاعر والترجمة له أن نتخذ من ديوان شعره وثيقة نستثيرها في جلاء ما غمض من جوانب حياته وأخلاقه ، فديوانه سجل حافل لحياته بما فيها من مباهج ومآس وعسر ويسر ، ووثيقة تفصح عن علاقاته بالأمراء والوزراء والحاكمين والأقارب والأصدقاء ، فضلا عن كون هذا الديوان سجلا تاريخياً دونت فيه الأحداث السياسية التي جرت في ذلك العصر . ومن هنا تبدو أهمية الديوان في إظهار سيرة صاحبه بصورة صحيحة وموثوقة .

## £ .

مراجع ترجمة الأديب

حين بدأت جمع مراجع حياة الأبيوردى ، وجدت نفسى أمام مجموعة ضخمة من الكتب التي أرخت له ، امتدت عبر القرون منذ حوالى منتصف القرن الهجرى السادس إلى أواخر هذا القرن الرابع عشر . واستخلصيت من استعراض هذه المراجع و دراستها الملاحظات التالية :

(أ) تناولت المراجع ترجمة الشاعر والتعريف به تناولا متفاوتاً من حيث الاختصار والتفصيل . وبلغ من أمر هذا التفاوت أن استغرقت أطول ترجمة له — وهي ترجمته في معجم الأدباء — اثنتين وثلاثين صفحة (٣) . ، واقتصر ذكره في بعض الكتب الأخرى — كما في تاريخ الحلفاء — على كلمات فقط (٤) .

<sup>(</sup>۱) فرة يمدح والده ( الديوان – القصيدة ۹۱ ) ، وأخرى يكتب إلى بعض أقاربه (الديوان – القصيدة ۵۳ ) ، ومرات يفخر بقومه ( الديوان – القصائد ۳۹ ، ۱۳۷۷ ، ۱۹۳۷ ) . د كان الترات من من كان الترات التر

 <sup>(</sup>۲) فدح الخليفة حبن توليته ( الديوان-القصيدة ۱۲) ، وذكر انتصار أحد السلاطين.
 على أخيه ( الديوان - القصيدة ۲۲) . .

<sup>(</sup>٣) معجم الأدباء ١٧ : ٢٣٤ – ٢٦٦.

<sup>( ۽ )</sup> تاريخ الخلفاء ص ١٧٣ .

وبين هذا الإسهاب والاختصار اكتفت بعض المراجع بإيراد شيء من شعره كما فعل صاحب نهاية الأرب.

(ب) ورد ذكر الشاعر الأديب في عدد من المعاجم والموسوعات والفهارس. وذكرتها منفصلة عن كتب التراجم لأنها في الحقيقة لا تترجم للشاعر كما تترجم له المراجع الأصلية ، ولأن لها هذه الصبغة الحاصة في كونها مفاتيح تدل على المراجع وتشير إليها.

(ح) من الواضح أن بعض المراجع المتأخرة نقلت عن المتقدمة وتفاوت فلك بين الأخذ والنقل الحرفى ، فقد نقل عن وفيات الأعيان صاحب شذرات الذهب ومرآة الجنان والوافى بالوفيات . ونقل بعض ما أورده ابن الجوزى فى المنتظم مجموعة من التصانيف الني وضعت بعده كالوفيات ومعجم الأدباء واللباب والنجوم الزاهرة وإنباه الرواة ومرآة الزمان والبداية والنهاية والشذرات والوافى بالوفيات . كما نقلت بعض الكتب عن أكثر من مرجع ، فصاحب الشذرات نقل عن الذهبى فى العر ، وابن خلكان فى الوفيات ، والسمعانى فى الأنساب .

والخلاصة أن أكثر المراجع المتأخرة لم يضف شيئاً على ما أوردته المراجع المتقدمة وهذه هي مراجع ترجمة الأبيوردي مرتبة حسب تواريخ وفاة أصحابها ، ومشار إلى مواضع ترجمته فها :

#### (أ) كتب النراجم:

الأنساب للسمعاني (ت٥٦٢ – مخطوط – « المعاوى » . (ت۹۷ - ۱۷۱ - ۱۷۷ - ۱۷۲ -المنتظم لابن الجوزى (ت٩٧٠ ) قسم شعراء العراق الخريدة للعاد الأصهاني . \PY: Y41.V - 1.7: 1 ( ) ) معجم الأدباء لياقوت . ۲٦٦ – ۲٣٤ : ۱۷ ( ٦٢٦٠) (۱۸۸،۵۱، <sup>(۱)</sup> ۸۹ ـ ۲۷:۱۰ ( ۱۳۰ ت) الكامل لابن الأثبر اللباب لابن الأثىر إنباه الرواة للقفطي (٢) . ۲۵ – ۲۹ : ۳ ( ۱۹۲۳) (ت ۲۵٤ ) ۸ : ۸۸ . مرآة الزمان لسبط ابن الجوزي مختصم أخبار الحلفاء لابن السباعي البغدادي . 9٤ - 9٣ ( ٦٧٤ ت) وفيات الأعيان لابن خلكان . 229 - 222: 2 ( 7ハ) تاريخ أبى الفدا (ت۲۳۸ : ۲ ( ۷۳۲ ) نهاية الأرب للنويري (ت۲۲۲ ) ٥ : ۲۲۴ . ۲۲۳ . العبر فی خبر من غبر للذهبی . ١٤ : ٤ ( ٧٤٨ ت) \_ مخطوط \_ ۱۲: ۲۰ ـ ۲۷ سىر النبلاء للذهبي

<sup>(</sup>١) انظر حاثية ديباجة القصيدة ٥٩ من الديوان .

<sup>(</sup>٢) غلط محقق الإنباه ٣: ٤٩ حين ذكر من مراجع ترجمة الأبيوردى « الفلاكة والمفلوكين » – ودو اسم فارسى معناه الفقر والفقراء – لأن الأبيوردى المذكور فى هذا الكتاب ( ص ٦٦) دو أحمد بن عبد الرحمن الأبيوردى الفقيه المتوفى سنة ٢٥) ، لا محمد بن أحمد الأبيوردى الفاعر دى الشاعر المتوفى سنة ٢٠٥.

(ت ۲۳ ( ۷۵۰ ) تاریخ ابن الوردی (ت ۲۱ ( ۲۱ – ۹۳ . الوافى بالوفيات للصفدى (ت۸۲۷) ۲: ۱۹۱. مرآة الجنان لليافعي . ۱۳ – ۱۲ : ٤ ( ۷۷۱ ت) طبقات الشافعية للسبكي (ت ۱۷۲ : ۱۲ ( ۷۷٤ . البداية والهاية لابن كثر النجوم الزاهرة لابن تغرى . ۲۰۷ - ۲۰۶ ( ۸۷٤ ت) بر دی (ت ۹۱۱) ۱۶ – ۱۱. بغية الوعاة للسيوطي ( ( ( ( ) ص ۱۷۱ ، ۱۷۳ ، تاريخ الخلفاء للسيوطي ٠ ٢٠ - ١٨ : ٤ (١٠٣٢ ) شذرات الدهب لابن العاد روضات الجنات للخوانساري (ت١٣١٣) ٦٢٤. . ۲٦٢ – ۲٦١ : ٤٣ (١٣٧١ت) أعيان الشيعة للعاملي (کان حیا ۱۳۶۷) ۳۸۹ ـ ۳۹۰ . مصني المقال لآغا برزك (ب) المعاجم والمجلات : (ت ۹۲۶ ) « كوفن – أبيورد ». معجم البلدان لياقوت (ت۱۳۹-۲۱) ۲: ۸۱ - ۲۸. هدية العارفين للبغدادي . ٢ . 9 : 7 الأعلام للزركلي . 418 : V معجم المؤلفين لعمر كحالة . V·: 1 دائرة المعارف الإسلامية معجم المطبوعات العربية **417** : 1 لسركيس

كشف الظنون لحاجي خليفة

بر وكلمان

مجلة الرسالة (١)

رقم ۲۲۹، ۱۳۲۰۹،وغیرهما الأصل ١: ٢٩٣ (٢٥٣). الذيل ١: ٧٤٤.

- AAA 4 AT1 - A09 : 9

. 44.

(١) مقال الدكتور عبد الوهاب عزام ﴿ أَبُو المَظْفُرِ الأَبْيُورِدِي شَاعِرِ العَرْبِ فِي القَرْنَ

الحامس ، .

# الفصّل للشاني ترجمة الأديب

١

#### اسمه ونسبه

أبو المظفر محمد بن أبى العباس أحمد بن (محمد بن أبى العباس أحمد بن اسحاق بن حسن ، وهو السحاق بن أبى العباس الإمام ، وهو محمد بن اسحاق بن حسن ، وهو أبو الفتيان بن أبى مرفوعة واسمه منصور بن معاوية الأصغر ابن محمد بن أبى العباس ، وهو عمان بن عنبسة بن عتبة بن عمان بن عنبسة بن أبى سفيان (صخر بن حرب بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف ) (١)

ونلاحظ على هذا النسب الذى اتفقت عليه المراجع التى ترجمت للشاعر ، ملاحظتن أوردهما ياقوت فى معجم الأدباء :

أولاهما أنه شكك بهذا النسب حين ذكر أن الشاعر كان من أبيورد ، ولم يعرف له هذا النسب ، وأنه اختلقه حين هرب إلى همذان بعد أن أباح الخليفة دمه حتى ذهب عنه ما قرف به من مدح صاحب مصر (٢) .

وثانيتهما أنه عاد فذكر له ــ قراءة من خط تاج الإسلام ( السمعاني ) ــ نسباً مختلفاً بعض الاختلاف عن النسب السابق الذي أورده له في أول ترجمته (٣).

<sup>(</sup>١) هذا نسبه فى صدر ديوانه . والزيادات بين الأقواس من معجم الأدباء ١٧ : ٣٣٤ والوفيات ؛ : ٤٤٤ – ٤٤٥ . ورد نسبه فى سائر المراجع مع نقص فى بعض الأسماء ، واختلاف فى بعض الكنى .

<sup>(</sup>٢) انظر معجم الأدباء ١٧ : ٢٣٥ – ٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) ١٧ : ٢٤٣ . وهذا النسب متوافق مع ما ذكره السمعاني في الأنساب تحت. لفظ يرالماوي ير.

ومهما يكن من شأن هاتين الملاحظتين فإن هنالك بعض الحقائق المتصلة بنسبه ، نوردُها مطمئنين :

١ - صرح الشاعر في أحد أشعاره باسم أحد أجداده :

فجــــــدّی وهو عنبسة بن صخــر

بریء من یزیـــد ومن زیـــاد (۱)

۲ — اتفقت المراجع التي ترجمت للشاعر على نسبته إلى معاوية الأصغر .
 ومعاوية هذا « أول من تدير كوفن ، وهي قصبة بين نسا وأبيورد<sup>(۲)</sup> » .
 وفي شعره إشارة إلى ذلك :

وتلك دار ورثناها معاويسة لكن كوفن ألقانسا بها الزمن (۳)

٣ – أجمعت المراجع أيضاً على رفع نسبه إلى أبى سفنان ، وهو ما يثبته شعره :

وأقــرع أبـواب الملوك بــوالد حـوى بأبي سفيان أشرف منتمى (١)

<sup>(</sup>١) منعجم الأدباء ١٧ : ٢٣٥ .

 <sup>(</sup>٢) تديرها : اتخذها دارا ، و القصبة : القرية . معجم الأدباء ١٧ ؛ ٢٣٩ . ونسا : مدينة بخراسان بينها وبين أبيورد يوم ، وخرج منها جماعة من أعيان العلماء . انظر المادة فى معجم البلدان ، و انظر » أبيورد» فى الفقرة التالية : لقبه ونسبته .

<sup>(</sup> ٣ ) الفيوان - البيت ٢ من القصيدة ١٨٧ .

<sup>(</sup> ٤ ) الديوان البيت ٣٥ من القصيدة ٤٩ .

٤ ــ ذكر أنه «كان يكتب في نسبه: المعاوى » (١) ، وأنه كتب مرة قصة إلى الحليفة المستظهر ، وكتب على رأسها: الحادم المعاوى ، يعنى معاوية بن عمد بن عثمان ، لا معاوية بن أبي سفيان ، فكره الحليفة النسبة إلى معاوية واستبشعها ، فأمر بكشط الميم ، ورد القصة ، فبقيت : الحادم العاوى ! (١) .

وقد استعمل الشاعر لفظ المعاوى فى شعره كثيراً كقوله :

والمعاوى إذا رام العلا نعسال القوافي (٣)

حان بحس بشرف نسبه الأموى ويزدهيه ذلك . « قال أبو على العجلى : كنت يوماً متكسراً فأردت أن أقوم فعضدنى الأبيوردى وعاوننى على القيام ، ثم قال : أموياً يعضد عجلياً كنى بذلك شرفاً ! » (<sup>1)</sup> .

وظهر فی شعره منتهی اعتزازه بنسبه کما فی قوله :

إذا انتسبنا أحب الناس أنهـم مناً ، ولم نـرض أن نُعزى إلى أحد (٥)

<sup>(</sup>١) الأنساب « ألمعاوى » والوفيات ؛ : ه ؛ ؛ ، والوافى بالوفيات ٢ : ٩١ .

<sup>(</sup>٢) الوفيات ؛ : ٤٤٥ – ٤٤٦ ، ومعجم الأدباء ١٧ : ٢٣٦ ، واللباب ٣ : ١٥٥ ، والنجوم الزاهرة ٥ : ٢٠٩ ، والمبتظلم النجوم الزاهرة ٥ : ٢٠٩ - ٢٠٠ ، والإنباء ٣ : ١٥ ، ومرآة الزمان ٨ : ٤٩ ، والمنظلم الدينة والنباية ١٢ : ١٧٦ ، والشفرات ؛ : ١٩ ، والوانى بالوفيات ٧ : ١٩ .

<sup>(</sup>٣) الديوان - البيت ٧ من القصيدة ١٨٨.

<sup>(</sup>٤) معجم الأدباء ١٧: ٢٦٧ ، والإنباء ٣: ١٥.

<sup>(</sup> ه ) الديوان - البيت ه من القصيدة ٢٢٩ .

وقوله :

ولنــا إذا العــرب اعتزت جــرثومةً

خُلق النبي محمـــد من طينهـــا (۱۱) أما أمه فقد كانت تنتسب إلى العجم ، و ذل على ذلك أشعار له ، منها :

فخالى رفيع السَّمك في العُجْم بيتـهُ وعمى لمـه جرثومة المجـد في العرب (")

ومنها :

فأين مشلُ أبى فى العرب قاطبـــة ومَن كخالىَ فى صيَّابة العجم ("")

وتشير إلى ذلك أيضاً ديباجة إحدى القصائد<sup>(٤)</sup> التى كتبها إلى « بعض أخواله من سروات العجم » ومدحه ومدحهم فيها بقوله :

فتی تورق السمر اللّدان بکفّه وإن دب فی أطرافهن دبولها ويوقظ وسنان التراب بضُمَّرٍ تولها تواری بشؤبوب النجيع حجولها

<sup>(</sup>١) الديوان – البيت ٧ من القصيدة ١٣٧.

<sup>(</sup> ٢ ) الديوان – البيت ٤ من القصيدة ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٣) الديوان – البيت ٣ من القصيدة ١٦٩.

<sup>(</sup> ٤ ) القصيدة ٨٦ .

عليهـــا كماة الترك من فرغ يافثِ كماة الترك من فرغ يافثِ النايـــا نــزولها (١)

.  $\boldsymbol{\gamma}$ 

#### لقبه ونسبته

لقب شاعرنا فى صدر ديوانه (٢) بفخر الرؤساء ، جمال العرب ، أفضل الدولة ، أوحد العصر ، تاج خراسان . ولقب فى بعض المراجع (٣) باثنين من هذه الألقاب : فخر الرؤساء وأفضل الدولة .

وعرف فى المصادر جميعاً بالأبيوردى ، وعرف فى بعضها بالكوفني .

فالأبيوردى « بفتح الهمزة ، وكسر الباء الموحدة ، وسكون الباء التحتية وفتح الواو ، وسكون الراء ، وبعدها دال مهملة ، نسبة إلى أبيورد ، ويقال لها : أبا ورد وبا ورد ، وهي بلدة بخراسان خرج منها جماعة من العلماء وغيرهم . » (١) ويضيف ياقوت إلى هذه المعلومات قوله : « ذكرت الفرس في أخبارها أن الملك كيكاوس أقطع باورد بن جودرز أرضاً بحراسان فبي مها مدينة وسهاها باسمه فهي أبيورد. مدينة بخراسان بين سرخس ونسا، وبيئة رديئة الماء يكثر فيها خروج الرق . . وفتحت أبيورد على يد عبد الله ابن عامر بن كريز سنة ٣١ ، وقيل : فتحت قبل ذلك على يد الأحنف بن قيس التميمي (٥) » .

<sup>(</sup>١) الديوان - الأبيات ٢٧، ٢٩، من القصيدة .

<sup>(</sup>٢) انظر ديباجة القصيدة الأولى في الديوان.

<sup>(</sup>٣) الوفيات ؛ : ٥٤٤، والإنباه ٣ : ٥٠، والشذرات ؛ : ١٩.

<sup>(</sup>٤) الوفيات ؛ : ٤٤٩، والشذرات ؛ : ١٨.

<sup>(</sup> ٥ ) معجم البلدان ، مادة « أبيورد » . والعرق : نبات أصغر يصبغ به طيب الرائحة بوالطم . وتقع أبيورد في الشهان الشرق لخراسان ، وهي اليوم في تركستان الروسية .

وأما الكوفني فنسبه إلى «كوفن » كما نقل ابن خلكان (۱) عن المعانى في كتاب الأنساب في ترجمة الكوفني « بضم الكاف ، وسكون الواو ، وفتح الفاء ، وبعدها نون . هذه النسبة إلى كوفن ، وهي بليدة صغيرة على ستة فراسخ من أبيورد نحراسان . بناها عبد الله بن طاهر ، وخرج مها جماعة من المحدثين الفضلاء ، منهم الأديب أبو المظفر محمد بن أحمد الكوفني المعروف بالأديب الأبيوردي ، والله أعلم » . ولا يزيد ما أورده ياقوت في تعريف هذه البلدة عما نقله ابن خلكان (۲) » .

٣

#### مولده

#### (أ) المكان:

استطعنا من إشارة صغيرة أوردها ياقوت، وأخرى أوردها ابن خلكان، معروف مكان ولادة الشاعر . فقد ذكر ياقوت في معجم البلدان في الكلام على كوفن: «أن منها أبا المظفر محمد بن أحمد الأبيور دى المعاوى (٣) الأديب الشاعر ، صاحب النجديات والعراقيات والتصانيف في الأدب » . وذكر ابن خلكان في الكلام على كوفن أيضاً أنه « خرج منها جماعة من المحدثين الفضلاء ، منهم الأديب أبو المظفر محمد بن أحمد الكوفني المعروف بالأديب الأبيوردي » (١٠) .

ويتبين من إشارة أخرى فى ديوان الشاعر (٥) أن هذا البلد كان موطن

<sup>(</sup>١) الوفيات ۽ : ٩ ۽ ۽ .

<sup>(</sup> ٢ ) انظر معجم البلدان ، مادة « كوفن » .

<sup>(</sup>٣) في الأصل : العلوى . وهو تحريث واضح .

<sup>(</sup>٤) الوفيات ٤ : ٩ ٤ ٤ .

<sup>(</sup> ٥ ) ديباجة القصيدة ٦٨ ٪

أهله وأقاربه ولهم فيه مكانة يدل عليها ما جاء فى تلك الإشارة من قوله متحدثاً عن عمه » وكانت إليه الحطابة بكوفن ، يستنيب فيها من نختاره ، وربما تولاها بنفسه فى الأعياد والأشهر الحرم . وأول من نصب المنبر بها أحد أجداده » . ولا يخيى ما لمنصب الحطابة من مكانة وأهمية فى التاريخ الإسلامى ، تعكس مكانة أسرته هناك .

إلا أن الأبيوردى غادر قريته الى خرج منها – كما سيأتى فى الكلام على حياته – وترك لنا فى ديوانه قطعة شرح فنها أسباب مغادرته بقوله:

سَقِي اللهِ رَمْلَيْ كُوفْنِ صَيِّبَ الحيـــا ولا بَرِحا مستنَّ راع ورائـ فقد أوطِنَتْها من أمية عصبةً غُذوا بالمعالى في حجور وقد قايَضَتْهم إذا أُتيح بــوارها بشرذمـــة يَنْميهــم شِرّ والـ هــــهُ أفسدوا إِذ صاهرونا أُصولنا وكم صالـــح شانَتْه صحبــة فاسد وأَنفعُ من وصل الأَقارب للفـــــــى إذا زهدوا فيه جوار الأباعد

<sup>(</sup>١) الأبيات ١، ٣، ٨، ٩، ٣٤ من القصيدة ٢٢١.

#### (ب) الزمان:

اكتنف الغموض تاريخ ولادة الشاعر ، فقد سكتت كل المراجع التي ترجمت له عن تحديد سنة مولده . ومن الطبيعي أن يؤرخ للأعلام المشهورين بعد اشتهارهم فتعرف سنوات وفاتهم دون ميلادهم . وتبعاً لذلك لم نعرف سنة ولادة الأبيوردي و لا عمره ، ولم يكن أمامنا إلا أن نقدر ذلك تقديراً ، استناداً إلى مجموعة من القرائن نظن أنها تقربنا إلى الاهتداء إلى تاريخ مولده التقريبي ، إن لم تسعفنا في الوصول إلى ميلاده الحقيتي :

۱ — انطوى ديوان الشاعر فى جملة القصائد التى مدح بها الوزير نظام الملك ، على قصيدتين : قيلت الأولى (۱) سنة ٤٧٧ هـ بمناسبة فتح قلعة جعبر و دخول الأنراك أنطاكية (۲) ، و ذيلت ديباجتها بعبارة « وهى من أول قوله ». وحملت ديباجة القصيدة الثانية (۳) عبارة « وهو مما قاله فى صباه » .

يستنتج من مدلول ديباجة القصيدة الأولى ومناسبتها ، أنه بدأ اتصالاته بالوزراء والحكام ، وقول الشعر فيهم وإذاعته ، حوالى تلك السنة . ويستنتج أيضاً — مقارنة ذلك بمدلول ديباجة القصيدة الثانية — أن القصيدتين من أول شعره ومن أيام صباه . فإذا قدرنا عمره آنذاك بعشرين سنة ، تكون ولادته حوالى سنة ٧٥٧ ه ، ويكون عمره حين وفاته حوالى خسين سنة .

وينسجم هذا التقدير وما ذكره فى أحد أشعاره من أنه جاوز مرحلة الشباب من عمره :

١) الديوان – القصيدة ٢٤.

<sup>(</sup>٢) أنظر ديباجة القصيدة السابقة ومعجم البلدات ١ : ٢٦٩ .

<sup>(</sup>٣) الديوان - القصيدة ٥٥.

# فتقضّت شيبتى بين شكوى وتجن وهجرةٍ وعتاب (١)

وينسجم أيضاً مع ما يفهم من مقدمة عراقياته من أنه جاوز الأربعين، وأن العراقيات حصيلة ما قبل الأربعين. يقول « فأودعها – ألمحلة وهي ديوانه – خمسة آلاف بيت نما أملاه على مرح الفتاء، وميعة الشباب، وشرة الصبا، ووسمها بالعراقيات. وأما ما سمح به الحاطر حين ولتني الأربعون أذناها ، أو بدر به إذ متحت الحمسة الأعقد، وأظلتني واضحة القتير، وعلني أمة الكبير، فهو ينتظم في سلك ما أقوله، ويتكفل بتجبيره امتداد العمر وطوله. و (٢)

٢ - لا يمكن الدهاب إلى أبعد من السنة التي حددناها لمولده ، فقى حدوانه قصيدة في مدج المستظهر بمناسبة توليه الحلافة بعد وفاة أبيه سنة ٤٨٧ ه ، ذكر فها أنه يرفل في حلل الشباب ويعبق بعطرها : '

وعلى من حُلس الشباب ذوائب ً

عبقت بريّا الملك وهو فتيق (٣)

4. i.k

<sup>(</sup>١) البيت من القصيدة ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) مقدمة العراقيات – الديوان : '

<sup>(</sup>٣) الديوان - البيت ١٧ من القصيدة ١٢.

و يمكن القول أن الشاعر كان فى عنفوان شبابه حين نظم القصيدة التى عرض فيها بالوزير ابن جهير ، بين سنتى ٤٨٧ ، ٤٩٣ هـ : سنة تولى المستظهر الخلافة ، وسنة قضائه على وزيره :

أَلَا بِأَنِي أُسْدُ الحمي وظبِاؤه

ومنعرجُ الوادی مصیفاً ومربعاً أجر به ذیـل الشباب وأرتدی

بأُسحمَ فينان الذوائب أَفــرعا(١)

٣ - أن جو الحسد والدسائس والمؤامرات التي يعكسها ديوانه ، والتي أودت به فيما يذكر ياقوت (٢) ، وما سيأتي تفصيله عند الكلام على وفاته ، يؤيد عقلا ، وفاته في سن مبكرة ، لأن تلك الدسائس تسهدف الرجال اللامعين ذوى المستقبل الذين يخشى من تسنمهم المراكز والمناصب ، ولا تهتم عن هم هامة اليوم أو غد من الرجال .

٤ ــ ما جاء في بعض الدراسات (٣) من تقدير مولد الشاعر سنة ٤٣٩ هـ
 ليس بشيء من الوجهين التاليين :

(أ) كيف يمكن قبول بدء قوله الشعر سنة ٤٧٧ هـ، وعمره في هذا التقدير ثمان وثلاثون سنة ، مع أن المعروف قديماً نبوغ الشعراء نبوغاً مبكراً ؟ بل كيف نوفق بين بلوغه الثامنة والثلاثين وماجاء في ديباجة القصيدة نفسها من أنه قالها في صياه ؟

<sup>(</sup>١) الديوان – البيتان ١٦، ١٦ من ألقصيدة ٢٩.

<sup>(</sup> ٢ ) انظر سبب وفاته في معجم الأدباء ١٧ : ٢٣٤٨ ، ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٣) الإبيوردي تأليف ممدوح حق ص ه ٥ – ٨ ه .

(ب) ثبت بالنص أن عراقيات الشاعر من حصاد الأربعين . فهل يمكن أن يكون نظمها في سنتين اثنتين ، مع أن في مناسبات قصائدها ، وديباجاتها ، إشارات واضحة إلى امتداد الأحداث المرتبطة بها إلى ما يقرب من عشرين سنة (ابتدأت بأول قواه الشعر وانتهت بانتهاء القرن الخامس وموت ممدوحيه ومعاصريه) ؟ (١) .

2

### شيوخه وتلاميذه

ذكرت المراجع أسماء عدد من شيوخ الشاعر وأساتذته . فقد سمع إسماعيل بن مسعدة الجرجانى ، وعبد الوهاب بن محمد الشهيد ، وأبا بكر ابن خلف الشير ازى ، وأبا محمد الحسن بن أحمد السمر قندى ، وعبد القاهر الجرجانى (۲) . وسمع أيضاً أبا الفضل بن خيرون (۳) ، ومالك بن أحمد

<sup>(</sup>١) مثال ذلك أن القصيدة ٢٤ نظمت سنة ٧٧٤ ، والقصيدة ٦٣ نظمت سنة ٩٩٢ .

<sup>(</sup> ۲ ) معجم الأدباء ۱۷ : ۲۳۰ – ۲۳۱ . وبعض هوًلا ء فى المنتظم ۹ : ۱۷۷ ، وطبقات الشافعية ٤ : ۲۲ ، وبغية الوعاة ١ : ٤٠ ، وروضات الجنات ۲۲٤ ، والأنساب « المعاوى »، واللجباب ٣ : ١٥٥ ، ومرآة الزمان ٨ : ٤٩ .

والجرجانى : هو أبو القاسم إسهاعيل بن مسعدة بن إسهاعيل بن الإمام أبى بكر أحمد ابن إبراهيم الإمام أبى بكر أحمد ابن إبراهيم الإساعيلى . عالم نبيل له يدفى النظم والنثر . روى جماعة ، وكان إماماً فقيهاً شافعياً . عاش سبعين سنة . وله سنة ٤٠٤ ومات سنة ٤٧٤ فى رواية ابن الأثير (١٠: ٢٥) ، ومات سنة ٤٧٤ فى رواية الشذرات (٣: ٤٣٤) .

والشيرازى : هو أبو بكر أحمد بن على بن عبد الله بن عمر بن خلف الشيرازى ثم النيسابورى . سند خراسان ، أديب محدث متقن صحيح الساع . روى عن طائفة توفى سنة ٤٨٧، وقد نيف على التسمين . الشذرات ٣ : ٣٧٩ – ٣٨٠ .

و الليسمر قندى : هو أبو محمد الحسن بن أحمد بن محمد بن القاسم بن جعفر القاسمى . محدث ، لله تصانيف . تونى سنة ٤٩١ وقيل ٩٨٠ . الشذرات ٣ : ٣٩٤ – ٣٩٥ .

والجرجاني : هو أبو بكر عبد القادر بن عبد الرحمن بن محمد . واضع أصول البلاغة ، ومن أئمة اللغة . له شعر رقيق ومؤلفات كثيرة . مات سنة ٧١ وقيل ٤٧٤ . البنية ٢ : ١٠٦ ، والإنباء ٢ : ١٠٨ ، وطبقات الشافعية ٣ : ٢٤٢ ، والشذرات ٢ : ٣٤٠ .

<sup>(</sup>٣) المنتظم ٩ : ١٧٧ ، واللباب ٣ : ١٥٥ ، ومرآة الزمان ٨ : ٤٩ .

وأبو الفغيل هو أحمد بن الحسن بن خيرون البندادي الحافظ . كان ثقة ثبتاً صاحب حديث . توفى سُنَعْ سنة سنة ٨٨٨ و عره فوق اثنتين وثمانين سنة . الشذرات ٣ : ٣٨٣ .

البانياسي (١) ، وأبا الفضل أحمد بن الحسن الأمين (٢). وجاء أنه سمع الحديث ورواه (٣) .

وقد روى عن الأبيوردى جماعة (١٠) ، ونقل عنه الحفاظ الأثبات الثقات (٥) . وممن روى عنه أبو بكر بن الشهرزورى بالموصل ، وأبو على الأوى بأصهان ، وأبو الفضل الأديب ممذان ، وعمرو بن عمان المرى عمرو (١٠) . وروى عنه أيضاً السلنى ، وأبو بكر بن الحاضنة ، وأبو عامر

والبانياسي هو أبو عبد الله مالك بن أحمد بن على بن الفراء البغدادي . سمع عن جماعة وروى الحديث . احترق في الحريق العظيم الذي وقع ببغداد واحترق فيه من الناس عدد كثير . توفي سنة ٨٥٤ وله سبع و ثمانون منة . الشذرات ٣ : ٣٧٦ .

- ( ۲ ) \*الأنساب،« المغاوى » . ولم أنجد ترجبته : 💎 🔐
- (٣) النجوم الزاهرة ٣ : ٢٠١ ، والوانى ٢ : ٩١ . وانظر معجم الأدباء ٢٠ : ٢٠ ومن روايته الحديث ما جاء فى طبقات الشافية ٤ : ٣٠ « كتب إلى أحمد بن أبى طالب عن ابن النجار أن القاضى عبد الرحمن بن أحمد الحصرى حدثه عن أبى عامر محمد بن سعدون بن مرجا العبدرى ، قال : حدثنا أبو المظفر الأبيور دى من لفظه ببغداد فى جمادى الأولى سنة تمان وتمانين وأربع مئة ، أخبر نا أبو سعد إلماعيل بن عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجانى بجرجان ، أنا أبو الحدين عبد الغافر بن محمد الفارسى ، حدثنا أبو أحمد الجلودى ، حدثنا إبراهيم بن محمد ابن سفيان ، حدثنا مسلم بن الحجاج ، حدثنا زهير بن حرب ، حدثنا إلماعيل بن علية عن ابن سفيان ، حدثنا وسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا متنين أحدكم الموت لفسر عزل به ، فان كان لا بد متمنياً فليقل ؛ اللهم أحيى ما كانت الحياة خيراً لى ، وتوفى إذا كانت الوفاة خيراً لى » وتوفى إذا
  - ( ٤ ) معجم الأدباء ١٧ : ٢٤٤ ، والبغية ١ : ٤٠ ، وروضات الجئات ص ٣٧٤ .
    - (ه) الشدرات ؛ ١٩.
    - (٦) الأنساب « المعاوى ».

والشهرزورى : هو أبو بكر محمد بن القاسم بن المظفر بن على الموصلي قاضى الحافقين . ولد بإربل سنة ٣٥٤ ، وسمع من جماعة مهم أبو بكر بن خلف الشيرازى ، وروى عن عنه جماعة . ولى القضاء بعدة بلاد من بلاد الجزيرة والشام . توفى ببغداد سنة ٣٨٥ . طبقات الشافعية ٤ : ٥٩ – ٩٩ .

ولم أجد ترجمة لمن يدعى أبا على الأومى . ولعله محرف عن « الأوشى » وهو محمد بن أحمد ابن على بن خالد الفرغانى ( نسبة إلى فرغانة ، وهى بلد فى تركستان الروسية ) . فقيه ، توفى صنة ١٣ ه . هدية العارفين ٢ : ٨٤ . ولم أعثر على ترجمة الآخرين .

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية ٤: ٦٤٠ ، والبغية ١ : ٠٤٠ .

# العبدري (١) ، وأبو محمد عبد الله بن نصر المزيدي (٢) . وغيرهم .

٥

#### ثقافته ومعارفه

أجمعت المراجع على سعة ثقافة شاعرنا وتعدد معارفه ، وجعلته إماماً فى كل علم وفن . ولم يحل واحد منها من ذكر علومه والإشادة بمعارفه . إلا أن بعض من ترجم له خلع عليه ألقاباً اتسمت بالمبالغة أحياناً ، فقد وصف بأنه واحد عصره ، وفريد دهره فى معرفة اللغة والأنساب». وغير ذلك . وأور فى شعره ما عجز عنه الأوائل من معان لم يسبق إليها (٣) . وأليق ما وصه به قول أبى العلاء المعرى :

(١) الطبقات ٤: ٢٢.

والسلق : هو الحافظ أبو طاهر أحمد بن محمد بن أحمد بن إبراهيم بن سلفة الأصفهائ الملقب صدر الدين . رحل فى طلب الحديث و دخل بغداد و تلق على علمائها . حَوَّق سنة ٧٩ م . الوفيات ١ : ١٠٥ – ١٠٥ ، وطبقات الشافعية ؛ : ٣٠ – ٤٩ . والإنباه ١ : ٠٠ (حاشية ١). وأبو بكر بن الحافظ . روى الحديث وأحمد بن عبد الباق البغدادي الحافظ . روى الحديث

وابو بحر بن الحاصنه: هو محمد بن احمد بن عبد الباقى البغدادى الحافظ . روى الحديث ورحل إلى الناس كلهم لدينه وتواضعه ومروءته ومسارعته فى قضاء حواثج الناس ، مع الصدق والورع وطيب القراءة . توفى سنة ٨٩٤ . شذرات الذهب ٣ : ٣٩٣ .

والعبدرى : هو أبو عامر محمد بن سعدون بن مرجا الميورقى الحافظ الفقيه الظاهرى نزيل بغداد أدرك أبا عبد الله البانياسى . كان فهماً عالماً متعففاً مع فقره ، متصرفاً فى فنون من العلوم . توفى سنة ٢٤ه . الشذرات ٤ : ٧٠ ، وحرفت نسبته فيه إلى « العبدوى » خطأ .

- (٢) أديب فاضل ، روح فى البلاد ، واقتبس العلوم من الأثمة الأكابر ، وقرأ الأدب على الأديب الأبيوردى وبرع فيه . ولد سنة ٤٨٢ ، وتوفى فى خلافة المقتنى سنة ٤١٥ . نزهة الألباء ص ٤٠١ .
- (٣) لعل الشاعر عرف ذلك في نفسه فأشار إليه في بعض حواشي شروح ديوانه كما
   في قوله ( البيت ١٣ ، ١٤ ، ١ من القصيدة ٢٠ ) .

كأن الحسام المشرفي شريكه إذا سنحت أكرومة في المناقب وما هي إلا شيمة عربية تنقل من إيماننا في القواضب

جهذه العبارة : `ما أظنني سبقت إلى هذا المعنى ا. ه. وهذا يدل على إبداع وسعة اطلاع ومعرفة بأشعار العرب .

# وإنى وإن كنت الأُخيــر زمانه لآوائل (۱) لآوائل (۱)

وروى عنه محمد بن طاهر المقدسي في غير موضع من كتابه الذي وضعه في الأنساب، وقال في حقه إنه كان أوحد أهل زمانه في علوم عدة (٢).

وذكره الحافظ أبو زكريا يحيى بن عبد الوهاب (ت ١٩٥) المعروف وربي منده في تاريخ أصبهان فقال « فخر الرؤساء أفضل الدولة ، حسن (٢٠) جميل الطريقة ، يتصرف في فنون جمة من العلوم ، عارف بساب العرب ، فصيح الكلام ، حاذق في تصنيف الكتب ، وافر العقل ، كامل الفضل ، فريد دهره ، ووحيد عصره (٣) .

وقد وصفه ياقوت بأنه «كان إماماً فى كل فن من العلوم ، عارفاً بالنحو واللغة والنسب و لأخبار ، ويده باسطة فى البلاغة والإنشاء ، وله تصانيف فى جميع ذلك ، وشعره سائر مشهور »(٤).

وافتتح ترجمته فی معجم الأدباء بقوله إنه « أحد قراء أبيور د » (°) ، و هو ما انفر د ياقوت بوصفه به دون سائر المراجع .

<sup>(</sup>۱) معجم الأدباء ۱۷: ۲۶۳ ، وطبقات الشافعية ٤: ۲۲ ، والبغية ١: ٠٠ ، والإنباء ٣: ١٩ ، وروضات الجنات ص ٢٦٤ . وانظر الشذرات ٤: ١٩ ، والأنساب « المعاوى » ، والوفيات ٤: ٥٤ ، والوأق بالوفيات ٢: ٩١ ، والبداية والنهاية ٢١: ١٧٦ (٢) الشذرات ٤: ٥١ ، والوفيات ٤: ٥٤ .

ر ) الوفيات ٤ : ٤٤٥ ، والإنباه ٣ : ٥٠ ، والشذرات ٤ : ١٩ .

<sup>( ؛ )</sup> معجم البلدان « أبيورد » .

<sup>(</sup> ه ) معجم الأدباء ١٧ : ٢٣٤ .

وذكر ابن خلكان أنه «كان من الأدباء المشاهير ، راوية نسابة شاعراً ظريفاً ، وكان من أخبر الناس بعلم الأنساب (١) » .

وعلى الرغم من كل هذا الذى قيل فى الشاعر ، وعرف عنه من المعرفة وسعة الاطلاع ، فقد ويت عنه عبارة ذات دلالة خاصة ، قال السمعانى «سمعت أبا الفتح محمد بن على النطنزى (٢) يقول : سمعت الأبيوردى : يقول : كنت ببغداد عشرين سنة حتى أمرن طبعى على العربية ، وبعد أن أرتضخ لكنة » (٣) . ولا ندرى هل ورث لكنته من موطنه الأول أم من نسب أمه .

٦

#### آثاره

صنف الأبيوردى عدداً من الكتب التي أوردت المراجع أسهاء بعضها ، وأورد ياقوت أسهاء أكثرها . وهذا هو ثبت مؤلفاته كها ذكرها ياقوت (١٠).

<sup>(</sup>١) الوفيات ؛ : 6؛ ؛ . وانظر مصنى المقال ٢٩٠ . ومن علمه بالشعر ما أورده ينقوت (معجم الأدباء ٢١ : ٢٦٢ ) مما حدثه به الشيخ أبو منصور بن الجواليق قال : كنت أقرأ عن أبى زكريا شعر أبي دهبل الجمحى حتى وصلت إلى هذا البيت :

یجول وشاحاها ویغرب حجلها ویشبع منها وقف عاج و دملج قال : فقلت له : وصفها بقوله : یجول و شاحها بأنها هضمیة الحشی ، و بقوله : ویشبع منها وقف عاج و دملج

إنها عبلة الزند والعضد ، فما معنى قوله : ويغرب حجلها ؟ فقال : لا أدرى .

وكان الأبيوردى حاضراً ، فلم قت من عنده قال لى الأبيوردى : أتحب أن تعرف معنى هذا البيت ؟ قلت : نعم . فقال : اتبعى . فضيت معه إلى بيته فأجلسى وأخرج سلة فها جزاز . فجعل يطوفها إلى أن أخرج ورقة فنظر فيها وقال لى : إنه مدح امرأة من آلى أبي سفيان ، وهم يوصفون بأنهم سته حمش .

<sup>(</sup> ٢ ) نسبة إلى نطنزة : بليدة من أعمال أصبهان .

<sup>(</sup>٣) معجم الأدباء ١٧: ٢٤٤ ، والإنباه ٣: ١٥.

<sup>(</sup>٤) معجم الأدباء ١٧: ٢٤٣ - ٢٤٤.

- ١ ــ تاريخ أبيوردونسا .
- ٢ المختلف والمؤتلف (\*).
- ٣ ـ قبسة العجلان في نسب آل أبي سفيان .
  - ٤ \_ نهزة الحافظ:
- المحتنى من المحتنى ، فى رجال كتاب أبى عبد الرحمن النسائى فى السنن المأثورة وشرح غريبه (١) .
  - ٦ ــ ما اختلف و ائتلف فى أنساب العرب .
    - ٧ طبقات العلم في كل فن .
      - (۲) الأنساب
         ۸
    - ٩ تعلة المشتاق إلى ساكني العراق.
    - ١٠ كوكب المتأمل ، يصف فيه الحيل.
  - ۱۱ ــ تعلة المقرور في وصف البرد والنبران وهمذان (۳).
    - ١٢ الدرة الثمينة .

<sup>(</sup> ه ) حققه الدكتور مصطنى جواد ونشره مع المختلف والمؤتلف لابن الصابونى المجمع العلمي العراقي في بغداد سنة ١٩٥٧ .

<sup>(</sup>١) « النسائى هذا هو أحمد بن على بن شميب موالف « الخصائص » في مناقب أمير المؤمنين ، والمنتشهد بجرم التشيع في دمشق فدفن بالرملة سنة ٣٠٣ » مصنى المقال ٣٩٠ .

<sup>(</sup> ٢ ) قد تكون الكتب ذو ات الأرقام ٢ ، ٦ ، ٨ كتاباً و احداً .

<sup>(</sup>٣) في حاشية معجم الأدباء ١٧ : ٣٤٣ » أما ذكر همذان نلأن شتاءها مفرط آلبرد ، كثير الثلج ، طويل الأمد ، لا تجدى معه النير ان » . وجاء في « المحمدون » نقلا عن الشعر العربي في العصر السلجوقي ١ : ١١٨ ، أن «تعلة المقرور » كتاب صنفه بهمذان ، وسببه أن همذان شديدة البرد . وكان هو وجماعة من الأدباء يجتمعون في الليل وقد عجزوا عن وقود العدم فأخذوا في التعلل في ذلك ، فصار منه تأليف لطيف في فنه .

١٣ ــ صهلة القارح ، رد فيه على المعرى في سقط الزند .

ثم قال ياقوت : وله فى اللغة مضنفات ما سبق إليها (١) وذكر غير ياقوت (٢) المؤلفات التالية :

۱۶ ــ ديوان شعره<sup>(۳)</sup>.

١٥ ــ النجديات ، منظومة في ألف بيت ؟

١٦ ــ زاد الرفاق في المحاضرات.

۱۷ – تلو الحماسة <sup>(٤)</sup> .

 $^{(a)}$  بغية الشادى من علل العروض $^{(a)}$ .

وقد توفر على تصنيف هذه المجموعة الكبيرة من الكتب والتآليف أو تصنيف بعضها فى همذان بعد مفارقة بغداد ، يقول السبكى « ثم كان رشح من كلامه نوع تشبث بالحلافة . . فاضطره الحال إلى مفارقة بغداد ، ورجع إلى همذان فأقام بها يدرس ويفيد ويصنف مدة » (٦) . إلا أن الأيام لم تبق

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ١٧ : ٢٢٤ ، وانظر أيضاً مرآة الجنان ٣ : ١٩٦ .

<sup>(</sup>۲) ذكر البغدادى فى هدية العارفين ص ۸۲ المؤلفات ۱۶، ۱۵، ۱۳. وذكر صاحب الإنباه ۳: ۵۰ الأخير فقط (رقم ۱٦). وعثرت له على المؤلفين (۱۲، ۱۸) اللذين ذكرهما الأبيوردى نفسه فى كتاب: زاد الرفاق.

<sup>(</sup>٣) يقصد به عراقيات الشاعر . ودرجت في هذه الدراسة على هذا الاستعال .

<sup>( ؛ )</sup> قال الأبيوردى فى «زاد الرفاق» فى معرض الكلام على حماسة أبى تمام ً: «ولكن اتفق لجبيب اختيارها وهو مقم بهمذان ، فقد رمتنى إليها مقادير أعانت على الزمان ، وتقلبت ( لعلها : تقفيت ) أثره فى انتفاه ما يضاهيها من أشعار المحدثين ، ورسمت الأوراق المشتملة علمها بـ «تلو الحماسة » ليتشابه غرضانا فى الانتخاب ، كما تكافأت حالانا فى الاغتراب » الورقة 1.7ب .

<sup>(</sup> o ) يقول في الكتاب نفسه أيضاً « ولقد أودعت كتابي الموسوم ببغية الشادي من علل العروض . . » الورقة ٣٥٢/أ .

<sup>(</sup>٦) الطبقات ٤: ٣٣.

من هذا الثبت الطويل سوى ديوان شعره ، ونجدياته ، وكتاب زاد الرفاق (١) .. أما بقية كتبه ففقودة لا نعلم عنها شيئاً ،

# ۷ صفته و أخلاقه ومعتقده

(أ) كان شاعرنا «حسن السيرة ، جميل الأمر ، منظرانياً من الرجال (٢) ». وقد ذكر فى شعره ما يدل على حسن شكله وافتتان الغوانى به ، وتسابقهن لاستجلاء طلعته :

ولمّستى داجيـة إذا بدت

سدّت خصاص الْخِدْر أَحداقُ المها (٢٠)

إلا أن هذه اللمة الداجية سرعان ما ابيضت لما توالى من صروف الليالى. ودواهمها :

خليلي ما بال الليالي تلفَّتت

إِلَى بِأَعِناقِ الخطوبِ الطـــوارقِ

وأعقبني قبل الثلاثين صرفها

<sup>(</sup>١) وهو كتاب يشتمل على مناظرات مع أرباب النجوم ونقض لحججهم ، وغير ذلك. مَنْ الْحَاضِرات في الأنساب واللغة .

<sup>(</sup> ٢ ) معجم الأدباء ١٧ : ٢٤٤ ، والإنباه ٣ : ٥٠ ، ومرآة الجنان ٣ : ١٩٦ .

<sup>(</sup>٣) الديوان - البيت ٣ من القصيدة ٥٠.

<sup>(</sup> ٤ ) الديوان - البيت ١ ، ٢ من القصيدة ١٥٣ .

١ ــ فيا ذكر من أخلاقه ما قاله العاد الأصبهانى ونقله ياقوت « وكان رحمه الله عفيف الذيل ، غير طفيف الكيل ، صائم النهار ، قائم الليل » (١١) .

ومنها ما ذكره السبكى نقلا عن السلنى تلميذ الأبيوردى: «كان الأبيوردى والله من أهل الدين والحير والصلاح والفقه ، قال لى : والله ما نمت فى بيت فيه كتاب الله أو حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم احتراماً لها » (٢).

ومنها أنه «كان كبر النفس ، عظم الهمة ، لم يسأل أحد شيئاً قط مع الحاجة والمضايقة . وكان من دعائه فى الصلاة : اللهم ملكنى مشارق الأرض ومغاربها » (٣) و «كان رئيساً عالى الهمة ، ذا بأو وتيه وصلف » (١) وقد وحدث السمعانى عن أبى على أحمد بن سعيد العجلى ( البديع الهمذانى ) قال : سمعت الأبيوردى يقول فى دعائه : اللهم ملكنى مشارق الأرض ومغاربها . فقلت له : أى شيء هذا الدعاء ؟ فكتب إلى مهذه الأبيات :

يعيّـــرنى أخـــو عِجْــلٍ إِبائى

على عُدْمى ، وتيهى أَنَّ ، واختيالى

ويعلم أننى فَرَطُ لِحَرَى

حَمَــوا خُطط المعــالى بالعوالى

فلست لحاصن إِن لم أَزُرها

على نَهَلٍ شبا الأَسَلِ الطوال

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ١٧: ٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية ٤: ٦٢. 🖟

<sup>(</sup>٣) معجم الأدباء ١٧ : ٣٠٥ . وانظر الإنباء ٣ : ٥٠ ، والوفيات ٤ : ٥٤ ، والنجوم الزاهرة ٥ : ٢٠٦ ، والمنظم ٩ : ١٧٧ ، والطبقات ٤ : ٢٢ ، والوافى بالوفيات ٢ : ٩٢ ، ومرآة الزمان ٨ : ٩٩ ، والشذرات ٤ : ١٩ ، والبداية والنهاية ٢ : ١٧٦ .
(٤) العر ٤ : ١٤ ، والشذرات ٤ : ١٨ ، وانظر مرآة الجنان ٣ : ١٩٦ .

# وإِن بلـغ الرجالُ مـــدای فیا أحاولــه فلستُ من الرجال (۱)

٧- وقد أكد الشاعر في شعره هذا « التيه والصلف» الذي نعت به فملاً ديوانه فخراً بنفسه وعلو همته ، ولم يغادر صغيرة ولا كبيرة من المعالى إلا أحصاها ونسبها إلى نفسه وزين بها شعره ، فجاء في جملته صورة لهذه النفس الأبية التي تحمل الضيم ، وتقارع الخطوب وتطمح أبداً إلى أعلى اللرجات :

أَلَم تعلما أَنى على الخطب إِن عرا صبورٌ إِذا ما عاجارٌ عيل صبرُهُ

فلا عِزَّ حتى يَحملَ المرءُ نفسه على خُطةٍ يبقى بها الدهرَ ذكرُهُ

ويَغشى غماراً يُتَّقَى دونها الــــردى فإن هــو أودى قيل : لله دَرُّهُ ! (٢)

وحسبنا ما تحمله أبيات القطعة التالية (٣) من أخلاق سامية :

قضت وطـرًا منی اللیالی فلم أَبُح بشکوی ، ولم یَدْنش علیّ قمیص

 <sup>(</sup>١) معجم الأدباء ١٧: ٢٣٧، والإنباء ٣: ٥٠ – ١٥.

<sup>(</sup>٣) الديوان – الأبيات ٢ ، ٦ ، ٧ من القصيدة ١٤٥ .

<sup>(</sup>٣) الديوان - القصيدة ٢٢٧.

أغالى بِعرضى والنـــوائب تعتـــرى وغيرى يبيع العِرض وهْـــو رخيص وقــد علمتْ عليا كنانــــةَ أنـــنى

على ما يَزين الأَّكـــرمينَ حريص

أصون على الأطماع وجهاً لِبِشْرِهِ إذا عَبَس الدهـر الخوُّون ، وبيض

فظهـــرى بـأَعباء الخصاصة مُثْقَــلُّ وبطنيَ من زاد اللئــام خميـــــص

ولو شئنا الاستطراد فى الاستشهاد وضرب الأمثال لمثلنا لما نقول بديوانه كله ! ولولا خوف الإطالة عرضنا قطعة (١) ضمت « مجموعة فضائل » من أخلاق الشاعر ، ولكنا نحيل إليها فى الديوان لنضيف إلى ما تقدم من صفاته شجاعته النادرة ، ورقة خلقه ، وقدسية عهده ، وقصاحة لسانه .

وخير ما يحم به الحديث عن أخلاق الشاعر أبيات لأبى الفتح البسى أوردها ياقوت في معرض الكلام على الأبيوردي وأبيورد (٢).

إذا ما ستى الله البــــلاد وأهلهـــا فخص بسقياهــــا بـــــلاد أبيــورد

<sup>(</sup>١) الديوان – القصيدة ١٥٠.

<sup>(</sup> ۲ ) معجم البلدان « أبيورد » .

فقد أخرجت شهماً خطيراً بأسعد مُبِرراً على الأقرران كالأسد الورد

فتى قــــد سرت فى سرّ أخلاقه العلا

كما قد سرت فى الورد رائحة الورد (ح) وصف شاعرنا بأنه «حسن الاعتقاد جميل الطريقة »(۱) . ويفسر حسن الاعتقاد هذا ما ذكره ابن خلكان فى مناسبة إحدى قصائد الشاعر بقوله «وله وقد أخرج من الحلة المزيدية مكرها ، وكان سناً »(۲) .

ولا مراء فى أن فخر الشاعر بأمويته واعتزازه بها لم يورطه فى الفنن التى أثارتها الحصومات فى عصره ، فقد تمكن أن يكون وسطاً لا تخالط نفسه أهواء العصبية ، ولا يفضل خليفة أو يميز صحابياً . يقول مادحاً الرسول:

وكل صحبك أهوى فالهدى معهم وكل صحبك أهوى فالهدى معهم وغَرْب من أبغض الأُخيار مغلول وأَقتدى بضجيعَيْك اقتداء أبدى المول كلاهما دم من عاداه مطلل لول

<sup>(</sup>١) الوفيات ؛ ه ؛ ؛ و الإنباء ٣ : ٠ ه .

<sup>(</sup>٢) الوفيات ٤ : ٤٤٧ . وفي ديباجة القصيدة ٣٥ المشار إلها ، أنها قيلت في توفر الوزير هبيد الله بن الحسن ( مؤيد الملك بن نظام الملك ) على إيواء الشاعر ورعايته من مكيقد نسجت حوله . وانظر القصة التي أوردها ياقوت في حكاية هذه القصيدة ، في معجم الأدباء ٢٦٠ – ٢٦٦ .

ومن كعثمان جــوداً ، والساح له
عباء على كاهـــل العلياء محمـول
وأين مثـــل على في بسالتــــه
بمـــأزقٍ من يَرِدْهُ فهـــــو مقتول (۱)
ماته

عاش الأبيوردى حياة صاخبة حافلة بالأحداث الجسيمة والفتن الدينية والتقلبات المثيرة . وقد قسمنا حياته إلى أطوارها البارزة لاستجلاء وقائع هذه الأحداث ، وتصورها تصوراً سليما شاملا ، بقدر ما سمحت به المعلومات القليلة التي خلفتها المراجع ، وبقدر تمكننا من ربط تلك الأحداث والمعلومات ، وتأليف شاردها لتكوين صورة متكاملة لحياته أو شبه متكاملة .

الطور الثالث : ونسميه اصطلاحاً طور ما بعد بغداد . وفيه تنقل بين مدن خراسان حتى استقر به المقام فى أصبهان حيث مات مسموماً كما سيأتى . ويشمل هذا الطور سنى حياته الأخيرة (بين ٤٩٥ و ٥٠٧ هـ) .

<sup>(</sup>١) الديوان - الأبيات ٢٥ - ٢٨ من القصيدة الأولى .

(أ) أما الطور الأول ، وهو طور نشأته الأولى فلا نعرف عنها شيئاً ، ولا أين قضى سنواتها ، وإن كنا نرجح أنه أمضاها فى مسقط رأسه قبل حضوره إلى بغداد يتملى جمال رياض خراسان وروعة طبيعتها ، حتى بلغ مبلغ الصبا .

ويقوى هذا الترجيح ما اكتسبه لسانه من لكنة أجنبية صاحبته حتى آخر أطوار حياته . وإلا فمن أين جاءته هذه اللكنة التي عبر عنها بقوله الذى أوردته سابقاً ؟ (١) .

وتطاوحته البلدان والأحداث بعد ذلك ، فلم يكتف بأن يبث مسقط رأسه وجده ، وينفث حنينه وأشواقه شعراً يهديه إلى وطنه وأسرته :

سقياً لكوفن من أرضٍ إذا ذُكرت هاجت على عُدواء الـدار أشواقا

يطيب عِرْقُ الثرى منها بكل فنى منها أعراقاً وأخرلاقاً (٢)

بل كان يتحرق شوقاً إلى العودة إلى بلده ، وتذكره المناسبات التي تمر به غربته وتذكى عنده لوعة الحنين :

الناس بالعيــــد مسرورون غيرَ فتًى يشفّه فى إِسار الغُربــة الحَزَن

<sup>(</sup>١) انظر : ثقافته ومعارفه .

<sup>(</sup>٢) الديوان – البيتان ١ ، ٢ من القصيدة ١٧٧ .

وتلك دارً ورثناها معاويـــة لكن كوفن ألقانا بها الزمن أصبـو إليها وأشواق تُبرّح بى وتمنيع العين أن يعتادها الوسن

فلیت شعری ولیتٌ غیـــرُ نافعـــةٍ

هــل يبدون لعينَى مُنْجِد حَضَن ؟ (١)

وقد قدرنا امتداد هذه الفترة إلى ما يقارب عشرين سنة كما تقدم .

(ب) ويبدأ الطور الثانى ، طور الشباب مع ما عرفنا من أول شعره (۲) ولكن لم يتضح لنا متى فارق الشاعر موطنه الأصلى ، فليس فيما بين أيدينا ما يدل على ذلك . أما إقامته فى بغداد فقد حددها الشاعر نفسه بعشرين سنة فى قوله المتقدم « كنت ببغداد عشرين سنة حتى أمرن طبيعى على العربية . . » (۳) .

وقد ذكرنا من قبل أننا نقدر وجوده فى بغداد بين سنتى ٤٧٥ ـــ ٤٩٥ هـ ونضيف إلى ذلك جازمين ، أنه كان فيها سنة ٤٨٨ ، وما قبلها ، فنى الحديث النبوى الذى أورده السبكى فى ترجمة الشاعر ، وذكر الأبيوردى فى سنده ، نقل عمن روى عنه فى سلسلة السند قوله :

« ت . حدثنا أبو المظفر الأبيوردى من لفظه ببغداد فى جمادى الأولى سنة ثمان وثمانين وأربع مئة . . ، (1) .

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ١، ٢، ٧، ٨ من القصيدة ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) كالقصيدة ٢٤ التي هي من أول قوله ، والقصيدة ٩٥ التي قالها في صباه .

<sup>(</sup>٣) معجم الأدباء ١٧: ٢٤٤، والإنباه ٣: ١٥.

<sup>(</sup> ٤ ) طبقات الشافعية ٤ : ٦٣ .

وفى بغداد مقر الحلافة والحكم ، وميدان الطموح والتسابق إلى الشهرة التى تطلع إليها الشاعر ووافقت فى نفسه هوى شديداً – كما دلت أخلاقه بدأ اتصالاته بالوزراء والحاكمين بمدحهم ويتقرب إليهم ، لا طمعاً فى مال ، بل وسيلة للظهور والسيطرة ، وتحقيقاً لما يجيش فى نفسه من الوصول إلى الرئاسة والسلطة ، فقد مدح الحليفتين العباسيين اللذين عاصرهما : المقتدى بأمر الله (٨٠٤ – ٨٨٤) وولده المستظهر بالله (٧٠٤ – ١٨٥) ، ومدح نظام الملك (٨٠٤ – ٨٨٥) وزير السلاجقة الشهير بعدة قصائد ، ومدح أيضاً ولديه الوزير مؤيد الملك ( – ٤٩٥) والوزير أحمد . وتقرب إلى أمير الحلة التموى صدقة ابن منصور بن دبيس الأسدى (٤٤٢ – والظروف فى التقرب إلى بعضهم ، فهنأ السلطين السلاجقة فقد اغتنم المناسبات والظروف فى التقرب إلى بعضهم ، فهنأ السلطان ملكشاه بفتح أنطاكية (١٠) ، ومدح السلطان محمد بن ملكشاه (١٠) ، ومدح أخيراً عدداً من أمراء العرب والوزراء والكراء والروساء .

ولا يؤخذ من كلامنا أنه لازم بغداد طوال الفترة التي بمثلها هذا الطور من حياته ، فقد تقرب إلى أمير الحلة كما قدمنا ، وتوجه إليها فخرج الأمير لتلقيه ، وأحاطه بمظاهر العظمة والفخامة ، ثم وعده لسماع مديحه (٣) يوماً آخر ، فخرج الشاعر مغضباً يريد مفارقة الحلة ، فلحق به صدقه وأنزله في داره وأكرمه (١).

ويعود الغموض ليكتنف الأعمال التي تعاطاها الشاعر فترة لبثه في مغداد :

<sup>(</sup>١) الديوان – القصيدة ٢٤ ، وانظر حاشية ديباجتها بخاصة .

<sup>(</sup>٢) بالقصائد (١٨ – ٢٠) من زيادات الديوان

<sup>(</sup>٣) مدحه في أول لقاء له بقصيدة من غرر قصائده وأطولها . ( الديوان – القصيدة ٧ ) .

<sup>(</sup>٤) انظر قمة لقاء الشاعر بأسر الحلة في معجم الأدباء ١٧ : ٢٦٣ – ٢٦٦ .

- فلا المراجع أفصحت عن أكثر من أنه «كان ببغداد فى خدمة مؤيد الملك بن نظام الملك » فسعى به إلى الخليفة » فأبيح دمه فهرب إلى همذان » (١٠). وهذا يدل على أن خدمته لهذا الوزير آخر أعماله قبل هربه مباشرة :

- ولا الديوان أشار إلى أكثر من الخصومات السياسية التي غرق فيها صاحبنا إلى أذنيه ، فمرة يستعدى وزيراً على آخر (٢) ، ومرة أخرى يستصرخ وزيراً لاستخلاص حق سليب (٣) . وأخيراً ترجح كفة خصومه الذين أجووه إلى مفارقة بغداد والانتزاح عن العراق (٤) . وقد قاد جبهة الخصوم ابن جهير وزير المستظهر ، الذي عرض به الشاعر مراراً في قصائده . ونرى أن ما انتهى إليه أمر الشاعر هو النتيجة الطبيعية لمن يعيش أجواء الحاكمين التي قاما تخلو من الدسائس والمكائد والمؤامرات :

وقد اجتمع لدينا سببان مختلفان حملاه على مغادرة بغداد :

الأول ما ذكره ياقوت من أنه «كان ببغداد فى خدمة مؤيد الملك أبن نظام الملك ، فلما عادى مؤيد الملك عميد الدولة ابن جهير (٥) ألزمه أن يهجوه ففعل ، فسعى عميد الدولة إلى الخليفة بأنه قد هجاك ومدح صاحب مصر ، فأبيح دمه فهرب إلى همذان (٦) » .

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ١٧: ٢٣٤

<sup>(</sup>٢) الديوان – القصيدة ٣٥.

<sup>(</sup>٣) الديوان – القصيدة ٨٢.

<sup>(</sup> ٤ ) الديوان - القصيدة ٣٠ .

<sup>(</sup>٥) فى الأصل: ابن منوجهر. وهو غلط لأنه ليس بنن وزراء هذه الفترة من تلقب بمميد الدولة وله هذا الاسم، وهذا اللقب من ألقاب الوزير ابن جهير، فضلا عن أن الأحداث الجارية تدل على وقوع الحصومة بن الوزيرين. وانظر حاشية ديباجة القصيدة ٣٥ من الديوان. (٦) معجم الأدباء ١١٧: ٢٣٤. ولا يمكن أن تكون مفارقته فى وزارة مؤيد الملك لبركيارق ابن ملكشاه، بل فى فترة وزارته لأخيه محمد بعد خلع بركيارق، بدليل أنه يهى تؤيد الملك فى إحدى قصائده (الديوان - رقم ٢٣) على تغلب محمد بن ملكشاه على أخيه بركيارة.

والسبب الثانى ما ذكره السبكى من أنه «حصلت له من السلطان مكانة ونعمة ، ثم كان رشح من كلامه نوع تشبث بالحلافة ، ودعوة إلى اتباع فضله ، وادعاء استحقاق الإمامة ، يبيض وسواس الشيطان فى رأسه ويفرخ، ويرفع الكبر بأنفه ويشمخ ، فاضطره الحال إلى مفارقة بغداد » (١) .

ولعل أحد هذين السببين نتيجة للآخر ، ويبدو أن خصومه السياسيين استغلوا ادعاءاته وتشبثه بالحلافة ، فلفقوا له النهمة التي فر على أثرها من البلاد .

والظاهر أن الشاعر كان فى الحاشية والمحسوبين على الديوان الخلافى ، فقد صدرت عن الديوان المذكور كتب عوتب فيها على مفارقة بغداد ، فأجاب عن ذلك برسالة رفعها إلى مقام الحلافة ، ودبجها ببراعة ، وأوضح فيها أسباب ابتعاده ، وختمها ببديعة من بدائعه فى مدح الحليفة المستظهر (٢) . وأشار فى أحد أبياتها إلى نيته العودة :

بغدادَ أيتها الْمَطَى فَـواصلى عَنَقاً تئن له القِلاص الضَّمَّو (٢)

ويوافق تاريخ هذه العودة ما ذكر من أنه « ولى خزن خزانة داز الكتب بالنظامية الى ببغداد بعد القاضى أبى يوسف يعقوب بن سليان الأسفراينى . وكانت وفاة الأسفراينى هذا فى رمضان سنة ثمان وتسعين وأربع مئة » . (٤)

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية ٤: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) الرسالة والقصيدة في معجم الأدباء ١٧ : ٢٤٧ – ٢٥٧ ، والقصيدة تحت رقم ٣٠ في الديوان .

<sup>(</sup>٣) البيت ٤١ من القصيدة .

<sup>(</sup>٤) معجر الأدباء ١٧: ٢٣٧.

وقد استطاع فى خضم هذه الأحداث والنطورات أن يكون لنفسه مكانة مرموقة ، وأن يكون شيئاً مذكوراً . ويستطيع المتتبع لتلك الأحداث أن يضع يده على أكثر من دليل لهذه المكانة التى صنعها لنفسه . فمن تلك الدلائل ما تقدم من اهمام ديوان الحلافة بغيابه وإصدار كتب فى طلب عودته . ومنها الاستقبال المهيب الذى أعده له أمير الحلة حين توجه إليه ، والهدايا التى أثقله بها . ومنها عرض الكتابة عليه كما سيأتى بيانه ، وهو منصب له أهميته وخطره .

(ح) بمفارقة الشاعر بغداد يبدأ الطور الأخير من أطوار حياته . وقد قدرنا وقوع هذه الفترة بين سنة ٤٩٥ ووفاته سنة ٧٠٥ ، باستثناء الفترة التي كان فيها أمين دار الكتب النظامية ببغداد ، ابتداء من سنة ٤٩٨ لمدة غير معلومة . وفي مسهل هذا الطور استأنف حياته في همذان ، فاشتغل بالتدري والتصنيف مدة بجاء في طبقات الشافعية و.. فاضطره الحالي مفارقة بغداد، ورجع إلى همذان فأقام بها يدرس ويفيد ويصنف مدة » (١) . وبعد ذلك أراد سنقر كفجك أن بجعله طغرائي الملك أحمد ، فات أحمد فرجع إلى أصفهان بحال سيئة ، وبتي سنين يعلم أولاد زين الملك برستى . ثم تولى في آخر عمره أشراف مملكة السلطان محمد بن ملكشاه (٢) ، واستقر بأصفهان حيث مات فيها ،

<sup>(</sup>١') ؛ : ٦٣. ومن جملة من تلمذ له فى هذه الفترة أبو محمد عبد الله بن نصر المزيدى ، الذى ولد سنة ٤٨٢ ، وقرأ الأدب عليه وبرع فيه (( انظر ترجمته فى نزهة الألباء ٢٠١ ) ، فلو قدرنا أنه تلقى العلم وهو ابن ثمانى عشرة سنة كان تصدى الأبيوردى للتدريس فى حدود سنة ٠٠٥

<sup>(</sup>٢) أى الولاية على أشرافها . وانظر فيها سبق معجم الأدباء ١٧ : ٢٣٥ .

وفى ديوان الشاعر قصيدة تشير إلى أن بعض الوزراء عرض عليه فى وقت من آخر أوقاته الكتابة فى معيته . ومع أننا لا نعلم تاريخ هذا العرض ، نرجح أنه كان قبيل توليه أشراف المملكة السلطانية ، وفى وقت لم يكن يزاول فيه عملا ، لما فى القصيدة من إشارة إلى ذلك :

يزاول فيه عملا ، لما في القصيدة من إشارة إلى ذلك :

خليلي إنَّ العمر ودّعتُ شَرْخَه وما في مشي من تلاف لفارط ألم تعلما أنى أنستُ بعطلة مخافة أن أبلى بخدمة ساقط فلا تدعواني للكتابة إنها طماعة راج في مخيلة قانط ينافسني فيها رُعاعً تهادنوا

وفى هذه الفترة دعاه الحنين لبغدادكما دعاه فى أثناء إقامته فيها إلى موطنه الأول. وقد تفجر هذا الحنين منذ لحظة مغادرته ، فاستعار له ألفاظاً عبر بها عن حرقته والتياعه :

لا سُقيتنَّ الحيا من إبـــلٍ تَذرعُ الأَرض بصحبي وتبــوعِ

<sup>(</sup>١) الديوان - الأبيات ١ - ٤ من القصيدة ١٢١ .

فارقتْ بغــــدادَ والقلبُ بهـــــا كَلِفُ ، لا فارقتهنَّ النَّســــوع

وبنا شوق إليه وبا مثلًا أجدبت منها الربوع (''

ولازمته أشواقه فى مستقره الأخير بأصفهان ، فصار يبعث برسل قوافيه تنرى ، تحمل إلى أخلائه العويل وألم الفراق :

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ٧ – ٩ من القصيدة ١١٥.

<sup>(</sup>٢) الديوان – الأبيات ٢٠ – ٢٢ ، ٣٣ ، ٣٣ من القصيدة ٧٣ .

و هكذا أمضه الشوق و فعلت فيه النوى ، فساءت صحته ، وأفل نجمه ، ولبث ينتظر حينه !

عاش الأببوردى حياة مليئة بالأحداث والمفاجآت كما قدمنا . وعرض من أحواله ما جعله فى غنى وثروة وما أودى به إلى الفقر والحاجة .

والظاهر أن غناه لم يكن متصلا فى فترة واحدة من حياته ولا مقتصراً عليها ، فقد كان غنياً وهو يستقبل الحياة أول أيام صباه . وكان غناه موروثاً ، كف يده عن النوال ، ولسانه عن المديح . يقول فى مقدمة عراقياته « وقد كنت أعبث به – بالشعر – فى عنفوان الصبا ، والذرع خلى والبال رخى ، وعندى عفافة ثروة أسأرتها الأيام ، وأورثنها الآباء والأعمال ، فما حدانى الطمع على تقريظ أحد ، ولا دعانى إلى امتراء النعمى من يد (١) » .

- وكان غنياً فى أوج عنفوانه حين كانت صلته بالوزراء والأمراء على خير ما تكون الصلات . وتدل مظاهر الغنى والترف التى أحيط بها لدى زيارته الحلة وأميرها ، وما أوقره الأمير به من هدايا وأعطيات ، على ما كان يرفل فيه من حلل النعيم . قال ياقوت : حدثنى القاضى أبو سعد محمد بن عبد الملك بن الحسن النديم « أن أفضل الدولة الأبيوردى لما قدم الحلة على سيف الدولة صدقة ممتدحاً له – ولم يكن قبلها اجتمع به قط – خرج سيف الدولة لتلقيه . قال : وكنت فيمن خرج فشاهدت الأبيوردى راكباً فى جماعة كثيرة من أتباعه ، منهم من المماليك الترك ثلاثون غلاماً ، ووراءه سيف مرفوع ، وبين يديه ثمانى جنائب (٢) بالمراكب والسرفسارات (٣) سيف مرفوع ، وبين يديه ثمانى جنائب (٢) بالمراكب والسرفسارات (٣)

<sup>(</sup>۱) ليس بين هذا وبين ما قدمناه من أن المديح أول ما عرف به الشاعر تناقض فيا نرى ، فا صرح به في مقدمته – وهو مذهبه في المديح – يوضحه بعد بقوله « فأزرتهم الخلفاء والوزراء – مدحاً مستنبرة ، وأهديت إلهم كلها حبيرة ، ولم أسألهم نوالا ، ولا رزأتهم مالا » . (۲) الجنيبة : الناقة تقاد . وفي الأصل : ثمان ، وهو خطأ .

<sup>(</sup>٣) السرفسار : اللجام .

الذهب . وعددنا ثقله فكان على أحد وعشرين بغلا . وكان مهيباً محترماً جليلا معظماً لا نحاطب إلا بـ « مولانا » ، فرحب به سيف الدولة ، وأظهر له من البر والإكرام ما لم يعد مثله فى تلقى أحد ممن كان يتلقاه . وأمر بإنزاله وأكرمه والتوفر على القيام بمهامه ، وحمل إليه خمس مئة دينار وثلاثة حصن وثلاثة أعبد . : . (١) » .

- وفيها عدا ذلك نراه رقيق الحال محتاجاً للمساعدة يشكو فقره وتقلب الزمان به تارة :

خليليّ إِن أَلـــوى بِىَ الفقر لمِ أُبَلْ أَيُسفح ماء الوجـــه منى أَو الدم

بعم الورى جداوى إِن راشنى الغِنى وأَستر عنه م خَلَّتى حين أُعدِم (٢)

وأطاره البالية وثيابه الرثة تارة أخرى :

رأت أُميمة أطمارى وناظرُها يعوم بالدمع منهلاً بــــوادِره

إِن رثَّ بُردى فليس السيف محتفلاً بالغمـــد وهـــو رميض الغرب باتره <sup>(۳)</sup>

<sup>(</sup>١١) انظر قصة استقباله كاملة في معجم الأدباء ١٧ : ٢٦٣ – ٢٦٦ .

<sup>(</sup>٢) الديوان – البيتان ١ ، ٢ ،ن القصيدة ٢١٤ .

<sup>(</sup>٣) الديوان - البيتان ١ ، ٤ من القصيدة ٢١١ .

بل يستنجد بالحليفة لهبه داراً يسكنها:

ومنزلی أبلت الأیسام جستنه فشفّسنی المبلیسان الهسم والسّهر وابن المعاوی یهوی أن یکون له مغنی ببغداد لا یُخشی بسه الغیر (۱)

وقد لازمه سوء حظه إلى ما بعد مفارقته بغداد ، حيث اضطر أن يعمل مؤدب صبيان حيناً (٢) ، وأن يبتى بلا عمل حيناً آخر :

أَلَم تعلما أَنَى أَنستُ بعطاله مخافة أَن أُبلِى بخدمة ساقط (۱)

وهكذا طوى الزمان سجل حياة أحد الأعلام ، وأورثنا ما حوى من عبر ، وما خلف من أثر باق على الأيام .

#### 9

#### وفاته

توفى أبو المظفر الأبيوردى سنة ٥٠٧ بإجماع المراجع كلها (٤) . وجاء في بعضها أنه « أحضر عند السلطان أبي شجاع محمد بن ملكشاه بشخصه وهو

<sup>(</sup>١) الديوان - البيتان ٢٧ ، ٣٣ من القصيدة ٩٧ .

<sup>(</sup>٢) معجم الأدباء ١٧: ٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) الديوان – البيت ٢ من القصيدة ١٢٢.

<sup>( )</sup> المنتظم ۹ : ۱۷۷ ، ومعجم الأدباء ۱۷ : ۲۳۵ ، والإنباه ۳ : ۲۵ ، والأنساب « المعاوى » ، وتاريخ الكامل ۱۰ : ۱۸۸ ، وتاريخ أبي الفدا ۲ : ۲۳۸ ، والعبر ٤ : ١٤، موالوفيات ٤ : ٤٤٩ ، والشذرات ٤ : ۲۰ ، وهدية العارفين ۲ : ۸۱ ، ومصنى المقال ۳۸۹ .

على سرير ملكه ، فارتعد ووقع ميتاً ، وذلك يوم الخميس بين الظهر والعصر العشر بن من شهر ربيع الأول سنة سبع وخمس مئة (١) » .

ويعلق السبكي على ذلك بقوله « ولعل ذلك من الله مقابلة لقوة نفسه » . إلا أن بعض المراجع أوضح سبب وفاته ، فقد نقل ياقوت عن العادالأصباني قوله : «الأبيور دى تولى فى آخر عمره أشراف مملكة السلطان محمد بن ملكشاه ، فسقوه السم وهو واقف عند سرير السلطان ، فخانته رجلاه فسقط وحمل إلى منزله » (١) . واتفقت البراجم جميعاً على موته مسموماً بأصفهان حيث « صلى عليه فى الجامع العتيق مها» (٣) .

ووقع فى تاريخ الوفاة غلط ولبس:

ذكر صاحب الوافى سنة وفاته مرتين ، فقال فى الأولى « توفى سنة ثمان وخمس مئة (١) » ، وصحح ذلك فى الثانية فذكر سنة وفاته الصحيحة بقوله « توفى بأصبان سنة سبع وخمس مئة (٥) » .

وأما اللبس فما وقع فى طبعات وفيات الأعيان (١) من أن وفاته كانت سنة ٥٥٥ بدلا من سنة ٥٠٥ . وقد تنبه إلى هذا الخطأ عدد من مؤرخى الأدب وأصحاب كتب التراجم الحديثة (٧) . وإنما قلنا بوقوع هذا الخطأ فى طبعات الوفيات لننزه ابن خلكان عن الوقوع فيه لما يلى :

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية ٤: ٦٣، وبغية الوعاة ١: ٤٠، وروضات الجنات ٦٢٤.

<sup>(</sup>٢) معجم الأدباء ١٧ : ٢٣٨ .

<sup>(</sup>٣) الوفيات ٤ : ٤٤٩ ، والإنباه ٣ : ٥٢ .

<sup>.91: 7 (1)</sup> 

<sup>. 97 : 7 (0)</sup> 

<sup>(</sup>٦) طبعة بولاق والميمنية والسعادة (تحقيق محيى الدين عبد الحميد) ودار الثقافة (تحقيق الدكتور إحسان عباس) .

<sup>ُ (</sup>٧) مثل بروكلمان في دائرة المعارف الإسلامية ٧ : ٧٠ ، والزركلي في الأعلام

- ١ ــ نص ابن خلكان على وفاة الشاعر سنة ٥٠٧ بدليل أن هناك نقولا
   عن الوفيات قبل عصر الطباعة ذكرت وفاته فى السنة المذكورة .
- (أ) فقد أدرجه صاحب الشذرات الذى أورد خلاصة حياته منقولة عن ابن خلكان ، فى عداد المتوفين تلك السنة، وختمها بقوله: ه انتهى ما أورده ابن خلكان ملخصاً »(١).
- (ب) فى الورقة الثانية من مخطوطة ديوان الشاعر (العراقيات) الموجودة فى المتحف البريطانى ملخص لحياة الشاعر آخره « وكانت وفاته يوم الحميس بن الظهر والعصر من شهر ربيع الأول سنة ٧٠٥ مسموماً بأصهان .. نقل ذلك ابن خلكان » .
- (ح) وفي صفحة عنوان مخطوطة الديوان نفسه في مكتبة ليدن ملخص لحياته أيضاً ، فيه « وكانت وفاته يوم الحميس بين الظهر والعصر العشرين من ربيع الأول سنة سبع وخمسائة بأصبان . نقل من وفيات الأعيان لابن خلكان » .
- ٢ أن ابن خلكان الذى حدد ساعة الوفاة واليوم والشهر بالدقة الى ذكرناها ، لا يمكن عقلا أن يخطئ فى تحديد السنة ، وأن يكون خطؤه فاحشاً يصل إلى خسن سنة !

فما ورد إذاً فى طبعات الوفيات من خطأ فى تحديد سنة الوفاة ، غلط مطبعى أو نسخى ناشئ عن التباس فى قراءة سنة ( ٥٠٧ ) ، لتكوير الصفر وتضخيمه من قبل أحد الناسخين .

<sup>(</sup>١) الشذرات ٤ : ٢٠ .

وبعد أن فندنا بالنصوص احتمال وقوع ابن خلكان فى خطأ تقدير سنة وفاة الشاعر ، نفند بالقرائن والحقائق احتمال وفاته سنة ٥٥٧ :

۱ — قدل مناسبة إحدى قصائد الديوان (۱) على أنها قيلت قبيل و فاة الشاعر، وبعيد انصرافه من حضرة السلطان السلجوق محمد بن ملكشاه . ومن المعلوم أن السلطان محمداً تولى السلطنة بين سنتى ٤٩٨ و ٥١١ ، مما يقطع بوفاة الأبيوردي قبل سنة ٥١١ .

٢ - عاصر الشاعر الحايفتين العباسيين المقتدى ( ٤٤٨ - ٤٨٧ ) والمستظهر ( ٤٧٠ - ٤١٥) . ومع أن شاعريته لازمته حتى أنفاسه الأخيرة ، فقد خلا ديوانه من مدح سواهما . ومن الملاحظ أن ممدوحيه الذين عرفنا جانباً من سيرتهم ، تركزت وفاتهم حول نهاية القرن الحامس ( فمثلا قتل نظام الملك سنة ٤٨٥ ، وقتل صدقة بن نظام الملك سنة ٤٨٥ ، وقتل ابنه مؤيد الملك سنة ١٩٥ ، وقتل صدقة بن دبيس الأسدى سنة ١٠٥ ) . ولو عاش خمسين سنة أخرى لحوى ديوانه أماديح الحلفاء والوزراء والسلاطين في الفترة التي تشغل النصف الأول من القرن السادس .

فهل قضى البلبل الصداح الذى لم يتعود الصمت ، نصف قرن كاملا ، صامتاً ؟ أو ضاع شعر هذه الفترة المزعومة ؟ هذا ما لا نميل إليه .

أسعفنا الحظ فى العثور على آخر قصائد الشاعر ، فقد سلمت لنا أبيات نظمها بعد أن ستى السم وأحس بدنو الأجل ، وكأنه يرثى فيها نفسه ويودع حياته ، ويعتذر للسلطان عما حصل له فى حضر ته :

<sup>(</sup>١) القصيدة ٢٠ من الزيادات . وانظر معجم الأدباء ٣٧ : ٢٣٨ .

وقفنا بحيث العـــدل مـــد رواقه وخيّــم في أرجائـــه الجـود والباس

وفوق السريــر ابن الملوك محمـد تخـر له من فرط هيبتــه الناس

فخامرنی ما خانینی قدمی لیسه وإن ردّ عنی نفرة الجیاش إیناس

لئن عثـــرت رجلی فلیس لِمِقْولی عثــرت عثار ، و کم زلّت أفاضل أکیاس (۱)

وأسعدتنا الفرصة التي هيأها لنا ياقوت بالوقوف على قصيدة رئى فيها الشاعر ، فقد خم ياقوت ترجمة الأبيوردى بما هذا نصه « قال عبيد الله التيمى : أنشدنى أبو إسحاق يحيى بن إسهاعيل المنشئ الطغرائى قال: سمعت والدى ينشد لنفسه مرثية للأبيوردى :

إِن ساغ بَعـــدك لَى ماء على ظماٍ فلا تجــر عت غير الصّاب والصَّبِر أو إِن نظرت من الدنيا إلى حَسَنٍ مَلَّعت بالنظر مُتّعت بالنظر

<sup>(</sup>١) زيادات الديوان – الأبيات ٢، ٣، ، ٩،٤ من القصيدة ٢٠ . وانظر معجم الأدباء ١٧ : ٢٣٨ – ٢٣٨ .

صحبْتَنِي والشبابَ الغضَّ ثم مضي كما مضيت فمـــا في العيش من وطر

هبنى بلغت من الأعمار أطولها أو التهيت إلى آمالي الكُبَـــــر

فكيف لى بشباب لا ارتجاع لـــه أمَّ أين أنت فما لى منك من خبر

سبقتُمانی ولــو خُیّرتُ بَعــدکما لکنتُ أول لحّاقٍ على الأَثــر »(۱)

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ١٧: ٢٦٦. والأبيات في ديوان الطغرائي ص ٨٤، مع اختلاف قليل في بعض الألفاظ ، ودون نص على أنها في رثاء الأبيوردي .

#### الباب الثالث

النتاج

الفصل الأول : الأبيور دى الشاعر:

١ ـ الأغراض الشعرية : نظرة عامة

المدح

الفخر والشكوى

الغز ل

خاتمة

٢ – الصورة الشعرية

٣ ـ دراسة مقارنة

الفصل الثانى : الأبيوردى الناشر:

۱ \_ تمهید

۲ ــ أنموذج من نثره

٣ ـ أنموذج من تأليفه

# الفصل للأوليً الأبيوردى الشاعر الأبيوردى الشاعر الأبيوردي الشعرية الأغراض الشعرية

#### (أ) نظرة عامة:

لا تختص الأصالة الشعرية بزمان دون آخر ، ولا يختص بها شعراء دون آخرين فهى حصيلة عوامل يسهم الشاعر فى تكوينها مساهمة فعالة . ويمكن أن يحقق للشاعر أصالته إذا حقق الثقافة العميقة واتصل بأنموذجات الشعر السابقة اتصالا وثيقاً ، بالإضافة إلى الإلهام والموهبة التي هي شيء فطرى: فأصالة الشاعر مستمدة إلى حد بعيد من ثقافته فى مختلف فنون اللغة وعلومها وأدواتها ، وهي الحلفية التي تمد الشاعر ببليغ الكلام وترفده بفصيح البيان ، والاتصال بالأنموذجات الشعرية شرط لازم لتكوين الأصالة الشعرية ، فالشاعر لا يبني في الهواء ولكنه يستند إلى قاعدة من الخبرات الشعرية لسابقيه لأن الشعر كما هو معروف حلقات متصلة آخذ بعضها ببعض .

وشاعرنا الأبيوردى حقق لنفسه هذين العاملين كأحسن ما يكون التحقيق ، فقد جمع علوم عصره ومعارفه ووعاها وصنف فيها المصنفات العديدة (۱) . ورأيناه مولعاً بأشعار السابقين وجمعها واختيارها حتى صنع منها مجموعة على غرار حماسة أبى تمام (۲) ، فساعده تذوق الشعر وتمييز جيده

<sup>(</sup>١) انظر « ثقافته ومعارفه » فى الباب السابق .

<sup>(</sup>٢) انظر آثاره يه في الباب نفسه.

من رديئه على تنمية حس الإبداع الشعرى لديه ، وتجلى بعض ذلك فيما علق به على بعض شعره عمثل قوله: « ما أظنني سبقت إلى هذا المعني» (١). و بمكن أن نستنتج من أمثال هذه العبارات التي صدرت عن الناظم وتكررت في حواشي الديوان أمرين : أولها أن اطلاعه على أشعار السابقين وضعه في موضع مكنه من إصدار مثل هذا الحكم . وثانيهما أنه تسلم زمام المبادرة والإبداع في كثير من أغراضه الشعرية ، وخرج من دائرة التقليد والمحاكاة التي قالما جرو أحد من معاصريه على الحروج منها .

ودعته أصالته إلى أن يسلك فى شعره مسلكاً خاصاً . فقد أبان عن مهجه فى مقدمة ديوانه بقوله: «المدح طعمة الوقاح، وفى النسيب بالعفيفة ابتهار، والهجاء يستثير عليك اللئيم، وقد لهجت بالشعر فانشر به مناقب قومك، وإن أجئت إلى المدح فقله كما قال الكندى :

وحططتُ رحـــلى فى بنى ثعــل إِنَّ الكـــرام للكريم محــل» (٢)

وكرر ذلك في غبر موضع من ديوانه كقوله :

وشعـــرُ مثلي ــ وخيرُ القول أَصْدَقُهُ

ما كان يفتر عن فخر وعن غزل

أَمَا الهجاء فلا أَرضى به كـــرماً والمـــدحُ إِن قلتُهُ فالمجدُ يغضبُ لى

<sup>(</sup>١) انظر حواشي البيتين ١٣ ، ١٤ من القصيدة ٣٠ في الديوان .

<sup>(</sup>٢) ديوان امرئ القيس ص ١٩٩.

# وكيف أمدح أقرواماً أوائلهمم كانوا لأسلافنا الماضين كالخرول (١)

ومع أنه وجه ديوانه فعلا نحو الفخر والغزل فشغلا منه حيراً كبيراً ، إلا أنه لم يقصره عليهما كما قال ، بل نظم فى كل الأغراض الشعرية ، ولكنه كان حريصاً على ألا يسترسل فى الأغراض التى ذمها ، فالهجاء ليس له فى الديوان شىء يذكر لأنه اقتصر على عدد محدود من المقطعات. أما المدح وهو صلب الديوان وغرر قصائده ، فكان يتحرى فيه ممدوحيه ، ويسمو بأماديحه لهم فيحيلها فخراً بنفسه وقومه . وقد أفصح عن ذلك فى بعض أشعاره فقال :

ولم أنظـم الشعر عُجْباً به ولم أمتـدح أحداً عن أرب ولا هـزَّنى طمـع للقـريض ولكنـه تـرجمان الأدب

وللفخـــر أُعنى بــــه لا الغنى

فعن کِسْرِ بیتی جِیبَ العربِ '

وحتى فى أماديحه لم يسف إسفاف معاصريه أو يستجد استجداءهم ، فنى حنن نجد الطغرائي مثلا يطالب ممدوحه صراحة بتنويله صلته فيخاطبه بقوله:

<sup>(</sup>١) زيادات الديوان - الأبيات ٣ - ٥ من القصيدة ١٤.

<sup>(</sup>٢) الديوان - الأبيات ٣٢ - ١٤ من القصيدة ٩٩.

خَأَنت الذي جلَّلتني منك أنعماً للله الأنام جليل للها موقع بين الأنام جليل مني خدمة مني خدمة في عثرة فمُقيل

فعُدْ بِي إِلَى الوصل الذي كنتَ واصلاً جناحي به ، إِنَّ الكريم وَصول (١)

تجد الأبيوردى نخاطب الممدوح نفسه فيستنصره على أحد خصومه وينفى ما يتوقع الممدوح مطالبته به :

ولا تحسينَّ المال ممـــا يروقني فقردماً سمونا للغني من جهاته

ولی همّــة تهفو إِلی کل سؤدد تَفَــرّغَ آبائی ذرا هضباتـــــه

وتبغى لديك الانتصار من امرئ إذا عُدَّ مجدُّ كان في أُخرياته (٢)

ونتناول الآن أهم أغراض الديوان بشيء من التفصيل :

<sup>(</sup>١) من قصيدة في مدح مويد الملك بن نظام الملك . ديوان الطغرائي ص ٢١ .

<sup>(</sup>٢) الديوان – الأبيات ١٢ – ١٤ من القصيدة ٩٤ .

#### (ب) المديح:

(الترتیب الزمنی ــ معانی المدح ــ ظواهر مدحیة ــ التأثر بالآخرین ) .

مدح الشاعر خليفي عصره ووزراءهما ووزراء السلاطين ، ومدح بعض السلاطين ، ومدح كذلك أصدقاءه من أمراء العرب الذين اتصل بهم من المزيديين والعقيليين وغيرهم. والصنف الأخير الذي مدحه أقاربه وذووه.

وفى محاولة لترتيب قصائده المدحية ترتيباً زمنياً وإعادتها إلى التواريخ التي قيلت فيها استطعنا إعادة عدد منها إلى تاريخ نظمه الصحيح ، وإعادة بعضها الآخر إلى تاريخه التقريبي . وكانت ضوابط ذلك الدلالات التاريخية والأسهاء والحوادث التي ذكرت في القصائد ، فقد عدنا بتلك الأحداث إلى مظانها لمعرفة أوقات وقوعها ، وعدنا بأسهاء الرجال وعلاقاتهم ومناصبهم إلى تواريخ توليهم تلك المناصب ونشوء تلك العلاقات . وقاد الربط بين ذلك كله إلى بعض الاستنتاجات التي ساعدت على تحديد بعض التواريخ .

وبرد أكثر قصائد المديح إلى تاريخ نظمها نكون قد عدنا بقصائد الديوان الرئيسة إلى ترتيبها التاريخي . أما سائر القصائد والمقطعات الأخرى فلم يمكن الوقوف على الزمان الذي قيلت فيه لأنها لم تتضمن إشارة واضحة إلى حادثة معينة . وهذا ثبت لتواريخ القصائد التي أمكن تحديدها :

□ نظمت القصائد التي مدح فها الشاعر الخليفة المقتدى (١).

بين سنة ٤٧٥ ، وهي السنة التي قدرنا انتقال الشاعر فيها من موطنه الأصلى في خراسان إلى يغداد<sup>(٢)</sup> .

<sup>(</sup>١) أرقامها التي تحملها في الديوان : ١١٠٣، ١٥، ٢١، ٣٧، ٨، ٧٥، ٧٠،

At & V.

<sup>(</sup>٢) انظر أطوار حياته في الباب الثاني من هذه الدراسة .

- وسنة ٤٨٧ ، وهي سنة وفاة المقتدى .
- أما القصيدة التي مدح فيها الحليفة المذكور وهنأه بمولود لابنه المستظهر الملقب بذخر الدين (القصيدة رقم ٢)، فقد نظمت

بین سنة ٤٨٥ ، و هی سنة بلوغ المستظهر الحامسة عشرة <sup>(۱)</sup>

وسنة ٤٨٧ ، تاريخ وفاة المقتدى وتولية المستظهر .

بعض القصائد التي مدح بها المستظهر (۲).

قيلت بين ٤٨٧ سنة مبايعة الممدوح بالحلافة و ٥٠٧ سنة وفاة الشاعر

ويبقى فى مدحه قصيدتان

- الأولى ( القصيدة ١٢ ) نظمت سنة ٤٨٧ بمناسبة مبايعته وفي تهنئته بالحلافة .
- والثانية (القصيدة ٥) ويرجح نظمها فى أوائل خلافته قريباً من تاريخ القصيدة السابقة أو بعدها بقليل لأن فيها ما يشير إلى شباب الحليفة ، وهو قوله :

## بلغ المــدى والسنُّ فى غُلُوائها

# خضل الصّبا متكهِّل الآراء (٢)

□ مدح الشاعر السلطان السلجوق محمد بن ملكشاه بثلاث قصائد نظمها فى آخر حياته ( بين سنتى ٥٠٠ و ٥٠٧ ) ، بعد جمع الديوان ، لأنها جاءت كلها فى زياداته المخطوطة .

<sup>(</sup>١) ولد سنة ٧٠٤ فتكون سنة ٤٨٥ أقرب سن مناسبة للأبوة .

<sup>(</sup> ٢ ) القصائد ذوات الأرقام ؛ ، ٢٢ ، ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) البيت ٢٦.

- والقصيدة الأولى التي مدحه بها ( الزيادات ۱۸ ) نظمت في همذان بعد خروج الشاعر من بغداد كها تشير ديباجة القصيدة (١) .
- والقصيدة الثانية (الزيادات ١٩) طمست ديباجها فلم يعرف الممدوح بها ، لكن ذكر في أحد أبياتها أحد ألقاب السلطان محمد ، فدل على أن القصيدة في مدحه . والبيت هو :

### فلى من غياث الدين نعماءُ ثرّةً

يقطّع أنفاسَ الحيا دونَها الجهدُ (٢)

- القصيدة الأخبرة في مدحه ( الزيادات ٢٠ ) قبلت سنة ٥٠٧ قبيل وفاة الشاغر (٣).
- □ نظمت القصيدة ( ٣٤ ) التي مدح فيها الشاعر منصور بن دبيس أمير الحلة بين سنة ٤٧٥ وهو وقت قدوم الشاعر بغداد وبدء اتصالاته بالكبراء والأمراء . وسنة ٤٧٩ وهو تاريخ وفاة الممدوح .
- □ تجاوزت قصائده فی مدح صدقة بن منصور سنة ٤٧٩ ، وهی سنة تولیه الإمارة .
- فالقصيدة ( ١٠٨ ) التي نظمها في العراق قبل أن يلتتي الأمير قيلت بعد تولى صدقة الإمارة سنة ٤٧٩ وقبل زيارة الشاعر له في الحلة التي بنيت سنة ٤٨٥ .
- والقصيدة (٧) نظمت حوالى سنة ٤٨٥ ، وهي أولى القصائد التي
   نظمها الشاعر في مدح الأمر لدى زيارته في حلته .

<sup>(</sup>١) فى الديباجة : والقصيدة خارجة عن الديوان إذ تهيأ نظمها بعد جمعه بهمذان .

<sup>(</sup>٢) البيت ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) فى ديباجة القصيدة فى معجم الأدباء ١٧ : ٢٣٨ . . فسقوه السم وهو واقف عند سرير السلطان ، فخانته رجلاء فسقط وحمل إلى منز له فقال » .

- في القصيدة ( ٤٩ ) البيت الآتي :

## أقبل بلوغ الأربغين تسومني

صروف الليالى أَن أَشيب و أَهرما (') وفيه دلالة على نظم القصيدة في حدود سنة ٤٩٧ على تقدير مولد الشاعر سنة ٤٥٧ (۲).

- والقصيدة (١٧) نظمت بين زيارة الشاعر الأمير بعد سنة ٤٨٥ ، وموت الأمير سنة ٥٠١ .
  - 🛘 وقصائده في مدح نظام الملك أربع: 🖟
- القصیدة (۲٤) وهی « من أول قوله » کها فی دیباجتها ، قیلت سنة
   ۲۷۹ حین سار السلطان ملکشاه و الی قلعة جعیر و ملکها (۳) .
- والقصيدة ( ٥٩ ) نظمت فى وقت مقارب لأنها « مما قاله فى صباه » كما تنص ديباجتها أيضاً .
- والقصيدتان الأخريان في مدحه ( ٣٢ ، ٨٢ ) نظمها بين تاريخ القصيدتين السابقتين وسنة ٤٨٥ ، وهي تاريخ موت نظام الملك .
  - □ وله في مدح مويد الملك بن نظام الملك ثلاث قصائد:
- واحدة ( القصيدة ٦٢ ) نظمها سنة ٤٩٢ فى مدح الوزير الذى كان وراء انتصار محمد بن ملكشاه على أخيه بركيارق وخلعه من السلطة فى الحدى جولات الصراع بينهما .
- واثنتان ( ٣٥ ، ٩٤ ) استجار فيهما الشاعر بمؤيد الملك من ابن جهير قبل سنة ٤٩٣ ، حين كان وزير الحليفة في أوجه ، وقبل عزله وقتله في تلك السنة .

<sup>(</sup>١) البيت ٢٠

<sup>(</sup>٢) انظر : مولده في الباب الثاني من هذه الدراسة .

<sup>(</sup>٣) انظر ديباجة القصيدة .

- □ وفى الديوان قصيدتان ( ٦٥ ، ٣٨ ) فى مدح عز الملك بن نظام الملك.
- صرح فى الأولى باسم الممدوح ، ونظمها لدى تقلده وزارة السلطان بركيارق سنة ٤٨٧ .
  - ولم يصرح في الثانية باسمه ولكن بعض أبياتها دل عليه وهو قوله :

#### والخيال عابسة يعتادها مرح

إذا امتطاها نظام الدين مبتسما (١)

- و « نظام الدين » من ألقاب الوزير . ويعود نظمها إلى ما بعد سنة ٤٨٧ . □ ومدح الشاعر الوزير أحمد بن الحسن بن على ( نظام الملك الابن ) عدحيتن :
- ــ هنأه في الأولى ( القصيدة ٨٠ ) بتولى وزارة السلطان محمد بن ملكشاه سنة ٠٠٠ (٢)
  - ... وقدم إليه الثانية (القصيدة ٧٧) فى أثناء فترة وزارته بعد تلك السئة . وهناك بعض قصائد مدحية أمكن تحديد تواريخها :

فلم ندر إذ أمت بنا باب أحمد أنحن إلى ناديه أم هي أعجل

<sup>(</sup>١) البيت ٤.

<sup>(</sup>٢) انظر تولية الوزير وزارة السلطان محمد فى ابن الأثير ١٠ : ١٦٤ . وقد غلط الدكتور على جواد الطاهر فى كتابه : الشعر العربى فى العراق وبلاد العجم فى العصر السلجوتى (٢ : ٢٢) حمن جعل هذه القصيدة فى تهنئة ضياء الملك بن نظامه بالوزارة ، وأورد أحد أبياتها (ابيت ٢٩) :

وقد ولهت شوقاً إليه وزارة لها في بني إسحاق مثوى ومنزل

ولا يشر البيت إلى ضياء الملك بالضرورة ، لأن عدداً من أولاد نظام الملك تسم الوزارة . والقصيدة فى مدح أحمد بن الحسن بن على وهو ابن نظام الملك الذى ورث عن أبيه ألقابه (نظام الملك ، قوام الدين ، صدر الإسلام ) . ويصحح هذا ديباجة القصيدة فى الديوان وبيت فها ذكر فيه اسم الممدوح ( البيت ٣٣) :

- مدح الشاعر فى القصيدة ( ٢٠ ) مستوفى المملكة لتوليه عرض مرثية على السلطان ملكشاه فى ولد له مات سنة ٤٨٠ .
  - نظم القصيدة ( ٢٥ ) حوالى سنة ٤٨٢ فى مدح أحد أصدقائه (١) .
- اعتذر فى القصيدة ( ٣٠ ) إلى الحليفة فى مفارقة بغداد . ونظمها بعيد مفارقها وقبل سنة ٤٩٨ حيث عاد إليها متولياً خزانة المدرسة النظامية فها (٢) .
- نظم القصيدة ( ٣٣ ) عن مدح بعض أصدقائه قبل خروجه من بعداد . وفي القصيدة ما يدل على وجوده فها :

# فها أنا في العراق نجيّ عِزِّ وَ العراق وَ اللهِ فَ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ فَ اللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّ

- هنأ فى القصيدة ( ٧٨ ) بعض أصدقائه بخلعة الحلافة . و دل بيت من القصيدة على انتسابها لحلافة المقتدى :

# فـــزاده المقتدى بالله تكرمةً

كَسَتْه بُرْدَ الشباب الناضر الخَضِل (\*)

ونظمت إذاً بين سنتي ٤٧٥ و ٤٨٧ ، وهما تاريخ قدوم الشاعر إلى بغداد وموت المقتدى .

<sup>(</sup>١) انظر ديباجة القصيدة وحاشيتها .

<sup>(</sup> ٣ ) انظر أطوار حياته في الباب الثاني من هذه الدراسة ، ومعجم الأدباء ١٧ : ٣٣٧ ـ

<sup>(</sup>٣) البيت ٢٤.

<sup>(</sup> ٤ ) البيت ١٨ .

- القصيدة ( ٩٠) نظمها فى مدح أحد أصدقائه بعد موت وزير بركيارق عبد الجليل ابن على سنة ٤٩٥ (١) .

(١) انظر ديباجة القصيدة وحاشيتها .

وهذه بعض القصائد القليلة غير المدحية التي أمكن معرفة سني نظمها :

- نظمت القصيدة (١٩) في رثاء أحمد بن ملكشاه سنة ١٨٠ .
- قيلت القصيدة ( ٢٦ ) في رثاء جعفر بن المقتدى سنة ٤٨٦ .
- نظمت القصيدة ( ٦٠ ) في الشكوى بعد مفارقة بغداد . وفها ما يشير إلى ذلك
   والبيتان ٢٦ ، ٢٩ ) :

أكل يوم نوى تشتى الدموع بها إلى غوارب تفريهن كيران فيا ستى الله زوراء العراق حياً تروى بشوبوبه قور وغيطان

- القصيدة ( ٦٧ ) في معارضة أرجوزة للعجاج ، نظمت في مدينة السلام قبل. خروجه منها .
- القصيدة ( ٧٣ ) كتب بها إلى أصدقائه ببغداد من مستقره بأصبهان . ونظمها بعد خروجه .
- انقصیدة ( ۸۹ ) نفاهت فی الشکوی من کتاب أمراه الأتراك بعد وفاة نظام الملك
   سنة ۴۸۵ ، فنی دیباجتها « و لم یحتر م الآتراك بعد نظام الملك رحمه الله من ترتب
   فی منصب الوزارة » .
- القصيدتان ( ٩٨ ، ٩٧ ) النتان نظمهما فى التماس دار من الحلافة ، والاعتذار للخليفة عن قطعة أرض و دبت له ، نظمتا بعد تولية المستظهر ( سنة ٩٨٠ ) وقبل خروج الشاعر من بغداد ( سنة ٩٥ ؛ ) .
- القصيدة ( ١٢١ ) قالها في آخر حياته حنن عرض عليه بعض الوزراء الكتابة ، لقوله في مطلعها :
  - خليلي إن العمر ودعت شرخه وما في مشيمي من تلاف لفارط
- القصيدة ( ۱۷ الزيادات ) قيات في رثاء الإمام الغز الى سنة وفاته ( ٥٠٥ ) .
- القصيدة ( ٣٢ الزيادات ) قيلت سنة ٤٩٢ في بكاء بيت المقدس ، وسقوطه بيد الصلدين .
- أما النجديات فقد نظمت بعد العراقيات بفترة طويلة ، ونص على ذلك فى مقدمة النجديات . وفصل بين نظم العراقيات والنجديات « صدود تراخى أمده ، وتجاف تطاولت مدده » . وما دامت العراقيات حصيلة الأربعن كما ذكر فى مقدمتها ، ومع تقدير هذه المدة المتطاولة تكون النجديات من نظم السنوات الأخيرة من حياة الشاعر ، ولعلها بين سنتى ٥٠٠ و ٥٠٧ .

يلاحظ من هذا الثبت التاريخي الطويل ، ومن استعراض موضوعات فصائد الديوان أن المدح شغل منه الحيز الأكبر . وأن مدحيات الشاعر استغرقت أكثر ديوانه ، وأن هذه المدحيات هيأت له أسباب الاتصال بأصناف من علية القوم وكبرائهم محتلفة مراتهم ومشاربهم . فقد مدح خليفي عصره المقتدى والمستظهر وبعض وزرائهما ، ووزراء السلاطين السلاجقة ، ومدح السلاطين محمد بن ملكشاه ، ومدح أيضاً عددا من أمراء العرب وأعيابهم ، ونفراً من أصدقائه ، وانهى إلى مدح أهله وأقربائه .

ولو نظرنا فيا مدح به الشاعر هؤلاء لوجدنا مادة واحدة كان يستعبرها لإضفائها على أكثر من ممدوح ، مع مراعاة فروق المنصب وتقلب الأحوال فكل ممدوحيه اتصفوا بالشجاعة ، وبلغوا من الجود غايته ، وكلهم ساى الهمة ثابت الرأى . ونمثل لذلك بالمنزلة التي أنزلها الخليفة المستظهر في إحدى مدحياته بقوله :

یا خیر من بَشَّرْتُ بعد النبی بـــه عدنانُ وادّرعَتُ عِزَّابه مُضَرُ<sup>(۱)</sup>

وهى المنزلة نفسها التى خص بها السلطان السلجوق محمداً حين جعله خبر الناس بعد النبي ، بقوله :

فيممتُ خــيرَ الناس إلا محمداً قسيمَ أمير المؤمنين محمدا(٢)

<sup>(</sup>١) الديوان - البيت ٥ من القصيدة ٩٧.

<sup>(</sup> ٢ ) زيادات الديوان - البيت ١٩ من القصيدة ١٨ .

ومثل هذا كثير فى ديوانه

وأبرز المعانى التى ترددت فى مدائحه المعانى السائرة التى تناولها الشعراء عادة من شجاعة وكرم ورفعة نسب ورجاحة رأى . . ومما طرقه بكثرة ما كان يشيد فيه بنسب الممدوح أن كان ذا نسب ، صنعه فى مدح الحليفتين وأمير الحلة المزيدية (۱) ، و بمجده التليد أن كان من أربابه مثل ما مدح به بعض أبناء نظام الملك الذين ورثوا الملك والمحد (۲) . ولكن ما امتاز به شاعرنا قدرته الفائقة على صياغة المعنى الواحد بأساليب قصيحة مختلفة وقوالب متعددة فى حلل ناصعة من البيان تزينه وتقربه إلى النفس . ونذكر هنا أنمو ذجين لما صور به شجاعة اثنين من ممدوحيه ، قال فى أحد أقاربه :

فتي تورق السمر اللِّدانُ بكفِّـــه

وإِن دب في أَطرافهن ذبولهـــا

وتغشى الوغى بيضا حدادأ سيوفــه

فليت أبا لا يورث الفخر عاقر

فترجـــع حمراً بادياتِ فــلولها

وينجب إلا الأكرمون الأماثل وأما إذا لم تعقب الحجد حائل

<sup>(</sup>١) قال في مدح الحليفة المستظهر (الديوان – البيت ٣٥ من القصيدة ه). ملك نمت في الأنبياء فروعه وزكت به الأعراق في الحلفاء

وأشاد فى مدح صدقة بن منصور الأسدى بعراقة نسبه فى بضمة أبيات ( الديوان –الأبيات ٨٥ – ٦٥ من القصيدة ٧ ) حتى وصل إلى أبيه فقال ( البيتان ٦٦ – ٦٧ ) : ]

وما زال منصور ینیف علی الوری به الشرف الوضاح و الحسب الغمر فسرت علی آثاره متمهلا ولم یختلف فی انسعی بینکما النجر

<sup>(</sup>٢) كقوله في مؤيد الملك (الأبيات ٣، ه، ٦ من القصيدة د٣): إ أبوك وأنت السابقان إلى العلا على شم منهن حزم ونائل وهل يلد الضرغام إلا شبهه وينجب إلا الأكرمون الأماثل

ويوقظ وسنانَ التـــراب يُضَمَّر تُكُوب النجيع حجولها (١) تُــوارى بشؤبوب النجيع حجولها (١) وقال في بعض سروات العرب:

لكنهم يستشيرون الظُّبا غضباً ويجعلون لها الهامات أغمادا تكسى إذا النقع أرخى من ملاءته

فى باحة الموت أرواحاً وأجسادا

لا يخضعون لخطب إن ألـــم بهم وهــل تهز الرياح الهـــوج أطوادا ؟ (٢)

ونلاحظ فى ديوان الشاعر جملة من الظواهر طبعت مدحياته نذكرها فيما يلى :

۱ ــ الصفة التى تطبع مدحیات الشاعر إدلاله بشعره واعتداده به اعتداداً لا حدود له .

يقول مثلاً في مخاطبة أحد ممدوحيه :

وتصفَّح الْكَلِـــمَ التي وصلتُ بها وـــرر البــــلاغة شدةً وَلِيــــان

<sup>(</sup>١) الديوان - الأبيات ٢٧ - ٢٩ من القصيدة ٨٦.

<sup>(</sup> ۲ ) الديوان – الأبيات ۲٦ – ٢٨ من القصيدة ١٠

تلقی إلی عنانها عن طاعة ولها علی المتشاعرین حِران والشعرُ راض أَبیّه لی مِقْوَلٌ ذَربُ الشّبا وفصاحة وبیان (۱)

واعتاد فى بعض مدائحه أن يزين خصال الممدوح بشعره ، ويخلد أعماله ببقائه على الأيام ، وينشرها بسرورته بن الناس . قال مخاطب نظام الملك :

ومدحة ذهبت في الأرض شاردة توافيها إلى اليمن تُهدى معددٌ قوافيها إلى اليمن

فانظـر إِلَّ بعينَى ناقدِ يقـظ

تجذب إليك بضبْعَيْ شاعرٍ فَطِن

ما كلُّ من قال شعراً فيك سيّره

وليس كلّ كلام عن لَسَن (٢)

٢ - أدخل الشاعر فى مدائحه عنصر المبالغة ، فلقد أضنى على ممدوحيه جملة من الصفات والأعمال بدوافع مختلفة ، فجعل من المقتدى الحليفة العادل وحاى الإسلام والمستأمن على الرعية :

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ٢٤، ٣٤، ٥٥ من القصيدة ٤٠.

<sup>(</sup> ٢ ) الديوان – الأبيات ٢٦ – ٢٨ من القصيدة ٣٢ .

حمى بيضة الإسلام فاستحكمت به عُراه وقد شُدّت لـديه بأمراس يلوذ الرعايا آمنين بعنزه لياذ عناق الطير بالجبل الراسي ويكخفهم ظُلًا من العدل وارفاً ويرعاهُم بالنائل الْغَمْر والباس (۱)

وجعل المستظهر فى إحدى قصائده خبر الحلفاء متجاوزاً أعلامالعباسين، ومضفياً صفاتهم عليه ، فى حشد ضخم من المروءات والأمجاد فى سبعة عشر بيتاً ختمها بقوله :

أَن أَثَّــلوا لك والدنيا بعـــذرنها علا أَثَلْتَها أُخــر (٢)

والتاريخ بحدثنا أن خلفاء العصر لم يكن لهم منالأمر شيء. ومرد هذه المبالغة فيما نحسب أن الشعراء — وقد رأوا عجز الحلفاء وفراغ أيديهم — لم يجدوا أمامهم إلا إضفاء شيء من الحيال على أعمال وأمجاد وهمية تتناسب ومقام الممدوح ، ولا تكاد قصيدة مدحية تخلو من مثل ما مثلنا به .

وتجاوز الأمر ذلك حتى صار يعزى إلى الخليفة أو الوزير أمجاد غيره كما فعل الأبيوردى فى نسبة استنقاذ أنطاكية من أيدى الروم وفتح قلعة جعبر

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ١٩ – ٢٣ من القصيدة ٧٠ .

<sup>(</sup> ٢ ) الديوان - البيت ٢٤ من القصيدة ٩٧ .

إنى نظام الملك ، مع أن فاتح القلعة هو السلطان ملكشاه ، ومستنقذ أنطاكية أحد الأمراء من أقربائه (١) .

يقول مخاطباً الوزير:

فقشرتَ بالعضب الجـــراز قَشَيرها وقلعتَ بالأَسَلات قلعـــة جعبـــر إ

وفتحت أنطاكيّة الـــروم التي نشزت معاقِلُهــا أَعلى الإِسكنـــدر (١)

ولهذا السلوك خطورة بالغة ، فمثل هذه المبالغة ونسبة الأعمال إلى غير أصحابها تقلل من الأهمية التاريخية لشعر الشاعر ، وتحملنا على الشك فى أقواله جملة ، والنظر إليها نظرة الريبة والحذر ، والمبالغات الشعرية أمر معروف وسائد على امتداد عصور الشعر ، إلا أن للمبالغات المقبولة أساساً من الحقيقة تستند إليه ، وهذا هو الفرق بين تضخيم حقيقة واقعة وتزييبها بما تجود به خيالات الشعراء ، واختلاق وقائع غير قائمة أصلا ، أو إلصاق الوقائع بغير أصحابها .

٣ – علت فى المدح نغمة جديدة بإضافة مدح وزير الخليفة إليه ، واتخاذ مدح الوزير تكأة للوصول إلى مدح الخليفة . فكأن الخليفة استنفد كل ما يمكن أن يمدح به حتى صار يمدح بوزيره ، والخليفة راض بذلك مغتبط به . يقول شاعرنا فى مدح وزير المستظهر عميد الدولة ابن جهير الذى تولى السعة له :

<sup>(</sup>١) انظر ديباجة القصيدة ٢٤.

<sup>(</sup>٢) البيتان ٢٥، ٢٨ من القصيدة السابقة .

ونضـــا وزيرك عزمة عربية نبذت إليك الأم برروهو وثيق ودعا لبَيعتِك القُلوب فَلَمْ يَمِلْ مِنْهَا إِلَى آَحَدٍ سِواكَ فَرِيقَ لَازَالَ مَمدُودَ الرَّواقَ عَلَيْكُما

ظلٌ يَقيلُ العرا فيه صَفِيق (١)

٤ ــ لعل شاعرنا أعف شعراء عصره نفساً وأبعدهم عن الاستجداء بالشعر . فقد وقف من ذلك موقفاً يبن عنه قوله لأحد الممدوحين ﴿

ولولاك لم تخطر ببالي قصائدً ؛ فهن عذاري مَهْرُها الود لا النَّدي وما كلُّ من يُعزى إِلى الشعر يستجدى (٢)

وهو موقف جدير بأن نسجله له إزاء ما عرفناه من شعراء عصره من ذهابهم مذهب التكسب في المديح.

قلنا إن شاعرنا امتلك القدرة على صياغة معانى المدح فى أشكال مختلفة وتقديمها في صورة مشرقة وحلل ناصعة . ومنزه ذلك بشخصية ذاتية مستقلة

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ٥٤، ٤٦، ٩٩ من القصيدة ١٢.

<sup>(</sup>٢) الديوان – البيتان ٢٦، ٢٨ من القصيدة ٥٥.

فى التعبير والتصوير ، ولكنه لم كل دون تأثره بأنموذجات معينة . وكانت الأشعار الجاهلية والإسلامية الأولى أبرز ما اتصلت به أساليب الشاعر ومعانيه . ومن أبرز الشعراء الذين تأثر بهم من المحدثين أبو تمام ، ومن أهم المحموعات الشعرية التي تركت آثارها في ديوانه حماسة أبي تمام . ولعل إعجابه محماسة الطائى حملته على أن محذو حذوه في عمل مجموعة مماثلة من الأشعار المنتخبة (۱) .

وتجلى تأثر الأبيوردى خطأ أبى تمام فى عدة مواضع من ديوانه ، منها قوله :

وأبى الديار لقد مشى فيها البلى وعَفَتْ معالمها سوى أشلاء (٢)

وقد أخذه من قول أبي تمام :

رأَى المنازل إنها لشجون

وعلى العجـومة إنَّها لَتَبين (٣)

فجعل للديار اباً ثم أقسم عليه . ويتضح الأخذ وضوحاً أشد فى قوله :

هيه ان يلد الزمان نظيره إنَّ السيرمان عثله لبخيل (")

<sup>(</sup>١) انظر: آثاره في الباب الثاني من هذه الدراسة .

<sup>(</sup>٢) الديوان – البيت ١٦ من القصيدة ٥.

<sup>(</sup>٣) ديوان أبي تمام ٣ : ٣٢٣ .

<sup>( ؛ )</sup> الديوان - البيت ٣٧ من القصيدة ٦٦ .

الذي أخذه من قول أبي تمام:

هيهات لا يأتى الزمان بمشله

إِنَّ الزمان عمث له لبخي ل

ومن المعانى التي أخذها عن أبى تمام تشبيه النوسى بالسوار المفصوم بفعل البلى ، قال الأبيوردى :

والنؤىُ أَنْحَـــلَهُ البِلى فكأنها أَنْحَـــلَهُ البِلى فكأنها أَنْحَـــلَهُ البِلى وَكَأَنَها أَنْ

وقال أبو تمام :

أَثَافِ كالخدود لُطمـــن حزناً

ونؤى مثلمـــا انفصم السّوار (٢٠) والتي مع عدد من شعراء الحاسة في بعض شعره ، فقد ألم في قوله :

ربًّا المعاصم ، ظمأًى الخصر لا قِصَرُّ

یزوی علیهـا ، ولا یزوی بها طول'`` بقول الصمة القشیری :

ومخمـــلة باللحم من دون ثوبها تطولها (٠٠) تطولها (٠٠)

<sup>(</sup>۱) ديوانه ۽ ۱۰۲.

<sup>(</sup>٢) الديوان – البيت ٧ من القصيدة ٢٠.

<sup>(</sup>٣) ديوانه ٢ : ١٥٣ .

<sup>(</sup> ٤ ) الديوان – البيت ٨ من انقصيدة الأولى .

<sup>(</sup>ه) الحالة ٣: ١٣٦٠.

ولم يقف تأثره السابقين عند أبى تمام وشعراء الحاسة ، بل تجاوزهم إلى عدد من كبار شعراء العصر العباسى ، فظهر فى فخره وغزله ما سنتكلم عليه بعد من أثر المتنبى والشريف الرضى ، وظهرت فى الحكم التى كان يسوقها فى ثنايا مدائحه بين حين وآخر مسحة من حكم المعرى كقوله :

وأَلبِس الخــل تعرى لي شائله

من الغنى حذر الكاسى من الدّرن (١)

و هو يشبه فول أبى العلاء :

والخلل كالماء يُبدى لى ضائره

مع الصفاء ، ويخفيها مع الكدر (٢٠)

وظهر أيضاً فى بعض صوره ظلال للبحترى فى شقشقته وأوزانه الموقعة ومطالعه الغزلية الرائقة مثل هذه الأبيات الغزلية لأحد المطالع:

تجنَّـــى علينا طيفها حين أرسلا

وهل يتجنى الحِبّ إلا ليبخـــلا

أما علمت أن الهـوى يستفرّني

إِذَا الركب من نحو الجنينة أُقبلا

وأرتاح للبرق اليانى صبابــــةً

وأَنشق خفَّاق النسم تعلَّلا (٣٠

<sup>(</sup>١) الديوان – البيت ١٧ من القصيدة ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) شروح السقط ١ : ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) الديوان – الأبيات ١، ٢، ٧ من القصيدة ١٩.

وفى المجموع نجد صفة عامة فى المدح تنتظم أصالة الشاعر وهذه الألوان المختلفة من أذواق السابقين وتطبعها بطابع خاص هو نظم الأبيوردى ، ذلك شعر التفوق الذى أضنى عليه الشاعر من روحه واحتفظ بشخصيته فيه .

### (ح ) الفخر والشكوى :

كان الفخر من أهم الأغراض الشعرية فى هذا العصر ، ومن أكثر ما طرقه الشعراء منها . وقد استمد شاعرنا أصالته فى هذا الفن من مطاعه البعيدة وهمته العالية التى كشفت عن نفسيته وآرائه الاجتماعية ، وفتحت أمامه أبواب الإجادة فيه ، فقد شغل الفخر من ديوانه جزءاً غير يسير ، ولم يأت على نمط واحد فكان يرد أحياناً فى قصائد طويلة ، وأحياناً أكثر فى مقطعات قصيرة ، ووجدناه بين ذلك منبئاً فى ثنايا مدائحه الطويلة .

ماذا ضمن الشاعر فخرياته ، وما هى الآراء التى تبناها فها ؟ من المعروف أن الشاعر يذكر فى شعره من آرائه ما لا يكرره ، ويذكر مها ما يكرره ويلح عليه حتى بمتاز به ويغدو صورة لشخصيته ويكون مذهباً ثابتاً من مذاهبه . وإذا تصفحنا ديوانه وجدنا جملة من الآراء والموضوعات رددها فى شعره وشارك فى أكثرها أبا الطيب المتنبي (٣٠٣ – ٣٥٤) الذى تناولها قبله . وسيتبن لنا أنه اقتنى أثره فيها فى المعانى والمبانى اقتفاء واضحاً حتى سمحنا لأنفسنا أن نطلق عليه لذلك لقب المتنبي الصغير . وهذه هى أهم الآراء والمذاهب التي استنجناها من استعراض فخرياتهما مما التي فيه الشاعران وما انفرد به الأبيوردى ، ومرجعنا فى ذلك ديوان كل مهما وهو مستودع عواطفه النفسية وسجل آرائه وأفكاره الذاتية .

ا ـــ مما يستر عى انتباه قارئ ديوان الأبيور دى اعتداده بنسبه . و يمكن أن نرد أكثر ما جاء في شعره من الشكاية والفخر إلى رغبته في أن يوصله

طموحه إلى ما يؤهله نسبه الرفيع وأصوله العريقة ، فإذا شكا الزمان فلأنه لم ينصفه ولم ينوله ما يتفق مع شرف نسبه وعراقة محتده ، وإذا شكا الناس فخر عليهم بنسبه الرفيع ورآهم دونه قدراً ونسباً ، وإذا فخر بعروبته وتعصب لها فلأن له فها جذوراً عميقة من النسب العربي العربي . ومختلف في ذلك كله عن المتنبي اختلافاً ظاهراً ، فقد سكت المتنبي عن ذكر أبيه أو رثائه بكلمة ، وحرص على ألا يذكر نسبه في شعره أو يذكر أحداً من أجداده ، أو يصرح باسم قبيلة أو عشرة مما يدل دلالة واضحة على أن أباه لم يكن نابه الشأن بعكس أبي الأبيوردي الذي مدحه بقصيدتين (۱) ذكر فيهما مناقبه ، ونوه برئاسته ووجاهته وطيب شمائله ومكانته من الشجاعة والجود . . .

فقال أعلمهم بى إِنَّ والــــده من كانَ يُجهد أخلاف العلا حَلَبا

ما مات حتى أقرّ الناس قاطبـــةً بفضــله ، وهو أعلى خندف نسبا

أنا الذي وطئت هـامَ السهـا هممي وطئت هـامَ السهـا (٢٠ ولم يكن نسبي في الحي مؤتشبا

<sup>(</sup>١) الديوان – القصيدة ٣٤، ٩١،

<sup>(</sup>٢) النجديات – الأبيات ١٠، ١١، ١٢، ١٥، من القصيدة ٣٣.

وقوله:

لوت طَرَفَى حبلي عن الذلّ همة للسلط الشّعَريَيْنِ ثـواءُ وحي إذا الأنساب أظـلم ليلها تبلع عنهم صبحها فأضاءُوا تبلع عنهم صبحها فأضاءُوا غانى منهم كل أبيض ماجد على صفْحَتَيْه بهجة وحياءُ أغـر كماء المزن أخلص نجره ولم يتورّك والـديه إماءُ (۱)

وشعره الذي فخر فيه بنسبه أكثر من أن محصى (٢) .

٢ - نشأ الأبيوردى العربى النسب الأموى الأصل فى بلاد فارس ، وانتسب إلى غير العرب من جهة أمه . إلا أن تلك النشأة والنسب الأعجمى لم ينسياه عصبيته العربية أو بحدا من اعترازه بها . ولسنا نشك فى أن شعره بمثل الشخصية العربية فى عصره أصدق تمثيل بما اشتملت عليه من إباء وترفع عما يزرى بمروءة الرجل وكاله ، وبمثل أيضاً بيوتات العرب الأصلاء الضاربين بعروقهم فى المجد ، والمتخلفين بكل صفاتهم الحميدة وخصالهم الرشيدة . وقد تمثلت عصبيته العربية - إلى جانب افتخاره بعروبته وعروبة الرشيدة .

<sup>(</sup>١) الديوان الأبيات ٣ – ٦ من القصيدة ٢٣٨ .

 <sup>(</sup> ۲ ) انظر مثلا القصيدة ( ۲ ) التي اصطفاها لشكوى الدهر وذم بنيه والفخر بقومه و بنفسه بإسهاب و تفصيل ، والقصيدة ( ۷۷ ) في الفخر بقومه وجور الزمان بهم .

قومه — بالتفافه حول بعض الأمراء والرؤساء العرب الذين اصفاهم جملة صالحة من مدائح ديوانه (١) ولعل انصرافه إلى هؤلاء تعبير عن سخطه للعرب واستنكاره أن تنزع مقاليد الأمور من أيديهم وتوكل إلى غيرهم ، واستنهاض لهممهم لأخذ حقوق العرب ، واستعادة وجودهم .

وأشبه الأبيوردى المتنبى فى تعلقه بالعروبة ومحاماته عنها . فأبو الطيب شاعر عربى النسب والنشأة والروح ، يمثل العربية تعبيراً صادقاً فى بعد همته وشجاعته وترفعه عن الدنايا وإبائه وطموحه . وقد أشاد فى مدائح سيف الدولة بعربية الأمير وعدها من مفاخره فقال :

رفعت بك العَرَبُ العمادَ وصيّــرت قمَمَ المـــلوك مواقــــدَ النيران (٢)

وتجلى افتخاره بالعربية باعتزازه بكل ما هو عربى :

تُهاب سيوف الهنـــد وهي حدائدً فكيف إذا كانت نزاريةً عــربا<sup>(۱)</sup>

ونجد عند الأبيوردى اعتداده بعروبة ممدوحيه من العرب ، فهو إذا مدح الحليفة المقتدى أشاد بمجد العباسيين وذكر قرابته لهم :

<sup>(</sup>١) من الأمراء العرب الذين اتصل بهم ومدحهم صدقة بن منصور الأسدى ووالده ، وعدد من بنى عقيل وبنى جمح وبنى كنانة بن خزيمة وبنى شيبان . . ومن مدائجه فيهم القصائد د٢ ، ٣٣ ، ٣٤ ، ٤٤ ، ٤٩ .

<sup>(</sup>۲) ديوان المتن<sub>ب</sub>ي ؛ : ۱۸٤ .

<sup>(</sup>٣) ديوانه ه : ٦١ .

وقد ولدتنى عصبةً ضمَّ جـــدَّهمْ وجــــدَّ بنى ساقى الحجيج عروق (۱) وإذا مدح صدقة ذكر عمامته وهي رمز عروبته:

اله عمّة لوثاء تفتر عن نهى عمّة لوثاء تفتر عن نهى عمّة عمّة علمنا بها أن العمائه م تيجان (٢) وإذا ذكر أصحابه افتخر بنشأتهم العربية وفصاحتهم وشجاعتهم:

معى كــلُّ فضفاض الرداء سَمَيدع أصاحب منه في الوقائع أروعــا غــذته ربا نجــد فشب كأنه شبا مشرفً يقطر السم مُنقعـا (")

ولم يكتف شاعرنا بأن يشيد بمآثر العروبة ويمدح العرب ، بل كان يستحث هؤلاء على استعادة المكانة الجديرة بهم كما تقدم . يخاطب أحد ممدوحيه بقوله :

ف\_اِیه آبا الشَّدّاد إِن ورائــــا أحادیث تُروی بعـــدنا فی المعاشر (۱)

<sup>(</sup>١) الديوان – البيت ٢٦ من القصيدة ٨٤.

<sup>(</sup>٢) الديوان – البيت ٥٢ من القصيدة ١٧.

<sup>( ؛ )</sup> الديوان - البيت ٣٢ من القصيدة ٥٢ .

وكان يسلك لذلك مسلك إثارة الحمية والأنفة العربية :

دهرٌ تذأب من أبنائه نَقَهُ لَهُ وَأُوطئتْ عَهِرَبٌ أَعقابَ أَعلاج وأينع الهامُ لكنْ نام قاطفها فَمَنْ لها بزيادٍ أو بحج اج ؟ وأنت يا بن أبى الغمر الأُغرّ لها فقل نقل الذودٍ أضاعوا رعيها : عاج

و أَلقح الرأى يُنتج حادثاً جـــللا إِنَّ الحوامــل قد همّت بإخداج (١)

وكما اشترك الشاعران في الإشادة بمجد العرب ومدح أعلامهم ، اشتركا في مدح بعض الأعاجم ، قال الأبيوردي في مدح حال له وذكر قومه :

فتی تُورق السّمرُ اللّدان بکفّد وإن دبّ فی أَطرافهن ذبولُه اوتَغشی الوغی بیضاً حدداداً سیوفُه فترجع حمراً بادیات فلوله ویوقظ وسنان التراب بضمّر ویوقظ وسنان التراب بضمّر النجید حجولها

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ٢٢، ٣٦، ٢٥، ٢٦ من القصيدة ٢٣.

عليه الترك من فرع يافث كثير بمستن المنايا نـــزولها كثير بمستن المنايا نـــزولها هم الأَسْدُ بأساً في اللقاء وأوجها إذا غضبوا ، والسمهريّة غيلها (۱) وقال المتنبي في مدح أحد الكتاب:

فارسيُّ لــه من المجــد تـــاج كان من جوهـــــــرٍ على أَبـــــرواز نفسه فوق كـــل أصــل شريف ولــو اني له إلى الشمس وبآبائك الكـــرام التـــأسي والتسلى عمن مضى والتعــــازى تركـــوا الأرض بعدما ذلّاــوها ومشت تحتهم بك وأطاعتْ هُمُ الجيوس وهِيبوا فكلام الورى لهـــم كالنَّحـاز (٢)

<sup>(</sup>١) الديوان -- الأبيات ٢٧ – ٣١ من القصيدة ٨٦ .

<sup>(</sup>۲) ديوان المتنبى ۲ : ۱۷۹ ، ۱۸۱ ، ۱۸۲ .

ويتوهم من هذا الشعر أنه نخالف العصبية العربية ، وهو ما لا نراه ، لأن مدح جماعة ليس يعنى تحقير أخرى ، ولأن لكل من الشاعرين مأرباً فى المدح :

فأبيات الأبيوردى التى مدح بها الترك جاءت فى جملة قصيدة كتبها الشاعر إلى أحد أخواله من سروات العجم ، ولم يكن يقصد مدح الترك لتفضيلهم على العرب بل الإشادة بمآثر خاله وقومه وذكر فضائلهم ، وهى كما نرى فضائل تشترك فيها كل الأقوام والأمم (١).

وأبيات المتنبى التى مدح بها على بن صالح الروزبارى الكاتب لم يكن يرمى من وراثها إلى مدح الفرس ، فكأن الشاعر ضاق عليه مجال القول فى هذا الممدوح فحلاه بشىء من مجد الفرس القديم ، ولو أراد تعظيم الفرس لاتسع له المجال فى قصائد عضد الدولة ، وهو لم يذكر فيها كلمة عن الفرس وملوكهم (٢).

٣ – جعل كل من الشاعرين شعره مجالا من مجالات الفخر ، فقد كان كلاهما شديد الاعتزاز به محساً بجودته وعظيم قيمته ، واثقاً من بقائه وخلوده على الزمان . يقول المتنبى :

أنـــا الذي نظــر الأَعمى إلى أدبي وأسمعت كلماتـــي من بـــه صمم (١٠)

<sup>(</sup>١) انظر سائر معانى القصيدة ٨٦ في الديوان.

<sup>(</sup>٢) انظر ذكرى أبي الطيب ص ٣٣٨ – ٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) ديوانه ٣ : ٣٦٧ .

و بقول الأبيور دى :

كلماتـــى قلائــــد الأعناق

سوف تفنى الدهـــور وهى بواق

دل فيها الذهن الجلي بألفا

ظِ رقاقٍ على معــــانٍ دقــاق

فقريضي يراه من ينفد الأش

عار سهــل المـرام صعب المراقى

وإليــه يصبـو الرواة وفيه

مع شكل الحجاز ظرف العراق(١)

ويقول :

فُقْتُ الأَعاريب في شعرٍ نأَمتْ به

كأَنه ً لؤلؤ فى السلك منضـــود

إِن كان يُعْجِزهم قولى ويجمعنا

أصل فقد تلد الخمر العناقيد (١)

ولا يكفيه خلود شعره وتفوقه ، بل يرى فيه المثل المحتذى والأنموذج الأكمل :

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ١، ٢، ٣، ٣، من القصيدة ٢٠٧، وانظر بقية أبياتها .

<sup>(</sup>٢) الديوان – البيتان ٣٨ ، ٣٨ من القصيدة ٢٦ .

### فكل من فاه بعدى بالقريض أتى

بما تقيّل في تحبيره أثرى (١)

ويشبهه فى موضع بنوارالرياض (٢) ،وفى موضع آخر بلآلى الصدف (٣).

وقارئ شعر الأبيوردى لا يتردد فى أن يلحقه بشعر المتنبى ، ولئن لم يكتب لشاعرنا من الشهرة ولشعره من الذيوع ما كتب لأستاذه أن عوامل وأسباباً شتى ليس هذا موضع بيانها حالت دون الجيد كله أن يذيع ويشتهر فليس كل مغبور مجهول من الشعر فاسداً . وقد آن الأوان لأن يوضع شعر الأبيوردى فى الموضع الذى يستحق :

٤ — أشبه كل من الشاعرين صاحبه فى أخلاقه وطموحه ونزعته الفكرية فقد يتبين قارئ المتنبى الكبرياء والإباء وعلو الهمة ، وهى صفات مستمدة من شجاعته وقوة نفسه ، ويتبين قارئ الأبيوردى عجبه وكبرياءه ، وذلك مستمد فها نحسب من علو نسبه . وقد ترتب على هذه الصفات التزامات

<sup>(</sup>١) الديوان – البيت ٦ من القصيدة ٢٤٣ ، وانظر بقية أبيات القصيدة .

<sup>(</sup>٢) الديوان – البيت ١٨ من القصيدة ٨٥.

<sup>(</sup>٣) مديوان – الأبيات ١ – ٦ من القصيدة ١٢٥ ، وفيها يبرز قيمة شعره ويشرح حوضوعاته ، وانظر أيضاً فخره بشعره في المواضع التالية :

في البيتين ٤٧ ، ٤٨ من القصيدة ٢٤ من الديوان.

الأبيات ٢٥ - ٢٨ من القصيدة ٢٧ من الديوان.

الأبيات ٢ ٤ - ٥ ٤ من القصيدة ٠ ٤ من الديوان .

الأبيات ٣٨ – ٤٠ من القصيدة ٤١ من الديوان .

الأبيات ٢٦ – ٢٨ من القصيدة ٥٥ من الديوان .

البيت ١٥ من القصيدة ٧٢ من الديوان.

الأبيات ٩٧ - ١٠٠ من القصيدة ٨٥ من الديوان.

الأبيات ٣ - ٥ من القصيدة ١٤ من زيادات الديوان.

الأبيات ١٦ – ١٨ من القصيدة ١٧ من نجديات الديوان .

أخلاقية أدت بالشاعرين إلى الابتعاد عن المهو والمحون ومعاقرة الخمر . فقد عرف كلاهما بعفته وتنزهه عما لا يليق باارجل العظم ، وصور كل منهما سمو أخلاقه في ديوانه فقال المتنبي :

وتَرى الفتوّةَ والمــروّةَ والأبوّ ةَ فَيَّ كَــلُّ مليحةِ ضَرّاتِهـا هنَّ الثلاثُ المانعاتي لــــــــــدَّتــي في خلوتي ، لا الخوف من تَبعاتها (١)

وقال أيضاً :

وغيرُ فؤادى للغــوانى رميّـــةٌ وغيرُ بناتى للــرّماح ركــابُ تركنا لأَطراف القنا كلَّ شهوةٍ فليس لنا إلا بهـــنَّ

وقال الأبيوردى :

أَبي وهُو ابنُ من تعرفونه لقد ذل عِرضٌ لم يَصُنْهُ إباء أيقتادني نحــو الدنيّـة مطمعٌ علىّ إِذًا إِن لَم أَذَرْه عَف

<sup>(</sup>۱) ديوانه ۱ : ۲۲۷ .

<sup>(</sup>٢) ديوانه ١ : ١٩٢ – ١٩٣ .

## لوت طرفَى حبلى عن الذلّ هِمّةُ لوت طرفَى حبلى عن الذلّ هِمّةُ السّعريَيْن تَــــواء (١٠)

وأدت هذه الأخلاق إلى طموح الشاعرين إلى الغاية المثلى . ويلخص لنأ أبو الطيب غايته وأربه بقوله :

سأَطلبها والنقع يضفو رداؤه وللله والنه والماء تعـــوم

فما أربى إلا سريرٌ ومنبررٌ على مرّ الزمان يدوم

ولم یکن الأبیوردی یرضی بأقل من هذه المنزلة ، فقد کان ذا نفس أبیة تحدثه بالحلافة ، فلذلك نسب إلى نقص فی العقل(٢) . وقد کرر فی مقطعاته وفی قصائده التی خصصها لشکوی الزمان والناس ما کان یناجی نفسه به فصرح به أحیاناً ولمح به أحیاناً أخری .

ومما صرح به قوله :

إن تجهلا ما يناجيني الحِفاظ به فالرمحُ يعلم ما أَبغيه والفَرَسُ لله درّى فكم أَسمو إلى أَمـــــد والدهر في ناظرَيْهِ دونــه شَوس

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ١ – ٣ من القصيدة ٣٣٨ .

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية ٤: ٦٢.

أَبغى ءُلاً رامها جــــدّى فأَدركها وكان فى غمــرة الهيجــــاء ينغمس

فَأَى أَروع منى نبّهت هممـــى أروع منى نبّهت هممـــى (۱)

وأَى شأوٍ من العلياءِ أَلتمس (١)

وأدت هذه الأخلاق أيضاً إلى تعالى الشاعرين عن الناس وتحقير هم والغلو فى ذلك غلواً كبيراً . قال أبو الطيب :

أَذَمَّ إِلَى هذا الزمانِ أُهَيْلَهُ فَأَعْلَمُهُمْ فَدَمٌ وَأَحْزِمُهمْ وغـدُ

وأَكْرَمُهُمْ كلبُ وأبصرُهمْ عَم وأكرمُهمْ كلبُ وأشجعُهُمْ قرد

ومِنْ نَكَدِ الدنيا على الِحرّ أن يرى

عدوًّا له ما من صداقته بــــدّ

وإذا كان أهل الزمان فى رأى الأستاذ أوغادا وعميا . . فهم فى نظر تلميذه همج وعبيد :

لكنــــنى فى زمان أهــله همجٌ وكلّهم حين تُطـــريه أبولجأ<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>١.) الديوان – الأبيات ٣ ، ٥ ، ٩ من القصيدة ١٦٧ .

<sup>(</sup>۲) ديوانه ۱ : ۲۷۴ – ۲۷۵ .

<sup>(</sup> ٣ ) الديوان - البيت ٤ من القصيدة ٢٢٤ .

الناس من خُولى والدَّهر من خدمى وطيءُ القــدم وطيءُ القــدم

وأدت هذه الأخلاق أيضاً إلى ترديد الشكوى من كل شيء ، وكان سخط الشاعرين وتحدثهما بالثورة نتيجة إبائهما وطموحهما وإنكارهما المنزلة التي نشآ فها . ويبدو أن الشكوى ظاهرة عامة تنسحب على كل العصور وتشمل كل الشعراء . وكل من الشاعرين لا يرضى بعيشته ويأنف في الوقت نفسه أن تقوده الحاجة إلى الذل ، ويستنكر تقلب الدهر وتوالى مصائبه ، ويطمح إلى المعالى ويسعى لها ، ولكن لكل منهما موقفاً في مواجهة تلك المصائب : فالأبيوردي يستهن حادثات الدهر ، ويسمو بعزته عليها ، ويعتصم بالصر إزاءها :

تنگَـــرَ لی دهری ولم یَدْرِ أَننی أَعــرَ لَا مَان مـــون أَعــرَ وأَحداثُ الزَّمان مـــون

فظ\_ل يريني الخطب كيف اعتداوه وظرل الخطب كيف يكون (٢)

<sup>(</sup>١) الديوان – البيتان ١، ه من القصيدة ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) الديوان – بيتا القصيدة ١٥٤.

والمتنبي يضحي فى سبيل مطامحه أبلغ التضحية :

ذريني أنــل مالا يُنال من العلا

فصعب العلاف الصعب والسهل في السهل

تـــريدين لقيــــان المعالى رخيصــةً

ولاً بـــد دون الشهد من إبر النحل(١)

والحلاصة أن الأبيوردى كان شاعر العرب فى القرن الحامس كما كان المتنبى شاعرهم فى القرن الرابع ، فشعره يفصح عن عزتهم وإبائهم ، ويعرب عن أخلاقهم وطباعهم ، ويشيد بمآثرهم ، ويتناول كثيراً من رؤسائهم ومقدميهم بالمدح ، ويتمنى عليهم أن ينالوا حقوقهم . وقد تشابه الشاعران فى المعتداد بالنفس والعزوف عن الدنايا والترفع عن الاسترسال فى الملذات ولكن شاعرنا كان أكثر قصداً واعتدالا فى فخره وثورته ونظرته إلى الناس، على أن له أصلا فى الملك والنسب يجعل كلامه أقرب إلى القبول وأدنى إلى التصديق .

### (د) الغــزل:

أحب شاعرنا العرب وعشق حياتهم الأولى ، وبانت علائم هذا العشق في شعره الذي صور فيه تلك الحياة بكل ما يتصل بها من الأماكن والألفاظ المتداولة ومقتضيات المعيشة ، فصرنا نجد في غزله مستلزمات الحياة البدوية من الحصاص والترحل والفراق والتحمل وشيم البرق وقطع المهام . . وكثر في شعره أيضاً ذكر أماكن بأعيانها مثل وجرة والعقيق واللوى وحضن

<sup>(</sup>۱) ديوانه ۳ : ۲۹۰ .

والعذيب والأجرع ونعان وحزوى . . وتوسع فى دلالات هذه الأماكن فلم تقتصر على مسمياتها الأصلية ، واتخذ من تلك الأماكن مسرحاً لغرامياته وذكرياته العاطفية . وأحب من العرب وحياتهم نساءهم وجمالهن ، وتغيى بكريم محتدهن ، وتطرب بذكر أسهائهن وترديدها ، فطالعتنا أسهاء ليلى وسعاد وسلمى وسعدى وأميمة وهند . . ورسم لغزله بهن لوحات حية ، وصور خفقات قلوبهن صوراً نابضة .

وقد ضمن ذلك كله نوعين من شعره الغزلى : الغزل التقليدى فى مطالع القصائد ، وغزل المقطعات التى سهاها النجديات . وبين النوعين فروق فى المحتوى والشكل وأبرز تلك الفروق بين مطالعه الغزلية ومقطوعاته أن الأولى أشعار تقليدية متكلفة ممهدة لما وراءها من فنون الشعر ، والثانية نفثات وجدانية مقصودة لذاتها بعيدة عن التكلف ، وهى أقرب إلى روح الغزل وإلى صدق الأحاسيس وصفاء العاطفة .

ويذكر بعض الظواهر العامة لشعر المطالع عند الأبيوردى ، ثم ننتقل إلى الكلام على نجديات الشاعر :

١ – مارس الشاعر غزل المطالع كجزء من أجزاء القصيدة التقليدية التي النزم بها ونظم عليها أكثر قصائد ديوانه . وكان في تلك المطالع مقلداً في المعانى والصور ، فجاءت مطالعه شبهة بمطالع سابقيه من حيث مبانها ، ومعانيها ، ومن حيث خلوها من العاطفة الحقيقية التي تعبر عن تجربة ذاتية في الحب . أما خلوها من العاطفة فبيانه فيا قاله المتنبى حين ثار على هذه المطالع الغزلية واستنكرها :

# إذا كان مدح فالنسيب المقدَّم أكـلُ فصيح قال شعراً متيَّم ؟(١٠)

ومن هنا صرنا نجد فى تلك الأشعار أكثر من اسم من أسهاء المحبوبات . ومن العبث أن نبحث عن صواحب تلك الأسهاء أو أسهاتهن الحقيقية لأننا لن نصل فى بحثنا إلى شيء ، ولأن تلك الشخوص هى عرائس الشعر التي تغنى بها الشعراء فى مخيلاتهم .

٢ -- من أبرز الخطوط العريضة التي رسمها الشعر التقليدي لغزل المطالع ، والنزم بها شاعرنا وجاءت واضحة في مطالعه ذكر التحمل والفراق الذي تكررت مشاهده في مطالعه كثيراً . ومن جملة هذه المشاهد موقف وصف فيه ساعة فراق الركب وتثوير الركائب ، وأتى على ما يعتمل في النفس في تلك اللحظات من حسرات وانفعالات أخفيت خوف الوشاة :

تفـــــرّق أَهواءُ الجميع وثُوّرتْ ركائبُ ، أَدنى سيرهنَّ نِقــالُ

وفى الركب نشوى المقلتين كأنها وهـنَّ رئـــال وديعـة أُدْحِيٍّ ، وهـنَّ رئـــال

وفى الدمع من خوف الوشاة إذا رنت إلينا أَناةٌ والمطيّ عِجــــــال

<sup>(</sup>۱) ديوانه ۳: ۳۵۰.

## فيا حَسَراتِ النفس حين تقطَّعتْ . لبين ــ كما شاءَ الغيورُ ــ حبال (۱)

٣ ــ يستتبع ذلك الوقوف على الأطلال ومناجاة ديار الحبيب . وتدور معانى اللوحات التى رسمها الشاعر لذلك حول وصف بقايا الديار من نؤى وأثاف . . والدعاء لهذه الديار بالسقيا ، وهو رمز للحياة ، واستعداء الأمطار على الرياح التى تعمل على إبلائها . وفى إحدى اللوحات يستستى الشاعر الغام لديار المحبوبة ، ويشبه نؤيها بسوار الحبيب الملتى هناك ، فكأنه يراه لجدة عهده معه ، ويتمنى لها الحياة بأن تذروها رياح ضعيفة ويسقها غيث منهمر:

أَلَا بِـأَبِى من حِيــــل دون مزارِهِ وقــد بـتّ أستسقى الغمام لدارِهِ

عهـــدتُ بها خِشْفًا أَغنَّ كَأَنــنى أَرى بِمَخَطِّ النُّؤى مُلْتى سواره

فـلا برحت تسرى الرياح مريضة ً الحيا بانهماره (۲)

وتعكس بعض اللوحات الأخرى التى تمثل بقايا الدّيار ووقوف المحب أمامها حيران متأملا ، الحالة النفسية لهذا المحب ، متمثلة فى مساءلة الديار والتحسر على ما فعلت بها الأيام والبكاء لها بكاء مراً :

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ٢، ٣، ٥، ٢ من القصيدة ٦١ .

 <sup>(</sup>٢) الديوان – الأبيات ١ - ٣ من القصيدة ٨٣.

أسائلها والعين شَكْـرى من البكا وهنَّ نحيلاتُ المعالم دُتَّـــر

وأستخبر الأَطلال عن ساكنى الحمى فلا الدمع يشفيني ، ولا الربع يُخْبِر

كأَنَّ ديارَ العامريّــة باللّــوي

صحائفُ تَطويها الليالى وتنتشر

فهل عَبرَةً تَقضى المعاهد حقَّها كما يستهل اللولو المتحدر (۱)

٤ – ومما يرد فى المطالع ويتكرر كثيراً طروق طيف المحبوب وزيارته
 فى المنام وسريانه فى مثل قوله :

سرى طيفُها والليل رقّ ظلامُهُ وقد حُطَّ عن وجه الصباح لثامُهُ

فما راعنى إلا الخيالُ وَعَثْبُهُ وفجـرٌ نضا بُرْدَ الظلام ابتسامُه

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ٢ – ٦ من القصيدة ٧٦.

فقلتُ لصحبي إِذ وشي الدمع بالهوى و أَظهَرَ ما تخفي الضلوعُ انسجامُه

دَعُوا ناظری یطفو ویرسب فی دم نظری خسرامه غسرامه

ولا تعذلونی فالهوی یغلب الفتی ولا ینثنی عنه لِلَوْم یُلامه (۱)

ولكن سرعان ما يتلاشى ذلك الحيال لتبسم الفجر وانبلاج ضوء الصباج وارتفاع لثامه ، فيتبعه المحب دموعه الحرى لغلبة الهوى عليه .

وسرد تفاصيل مروى لنا الشاعر غير مرة وقائع لقاءاته محبوباته ، وسرد تفاصيل ما كان يدور في تلك اللقاءات فأشار إلى وقائعها الحسية ولم يفته تصوير الحلجات النفسية للحبيبين المتلاقيين . وفي القطعة التالية بدأ برسم موعد اللقاء فتخيره موعداً مناسباً يبعد عن الشهات ويبعدها عنه :

سموت لهـا والليل حارت نجومه على أفق عارٍ بظـل الدجى كاس

ثم ذكر رد فعلها أمام هذه المفاجأة ، وما دار بخلدها – بعد أن سكن روعها – من مخاوف ، وموقفه فى تبديد شكوكها ، وعفته فى لقائها ، وحذره فى دبر الأخطار المحدقة :

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ١، ٥، ٨، ٩، ١٠ من القصيدة ٢٤.

فهبّت كما ارتاع الغزال وأوجست من ابن أبيها خيفةً أيّ إيجاس

نشير إلى مُهرى حِذارَ صهيله وتستكتم الأرض الخطا خشية الناس

فقلت لها : لا تَفْرِق وتشبّني

بنهّاسِ أقرانٍ ومنَّاع أخياس

ترد يكيه عن وشاحِكِ عفَّـةٌ وَعرْضُ صقيلٌ لا يُزَنُّ بأَدنــاس

وُطُوِّقْتُهُـــا يُمنى يـــــدىّ وصارمى

بيسراى ، فارتاحت قليلا لإِيناسي

وسرعان ما ينقض ما ادعاه من عفة حين يتابع قصة لقائه فيقول:

وذقت \_ عفا عنَّا الإِلهُ وعنكمُ \_ جنى ريقةٍ تُلهى أخاكم من الكاس

ويختم مغامرته بذكر الوداع وما كان فيه من عبرات وزفرات :

فلما استطار الفجر مال بعِطْفها و كَاعى كما هزَّ الصَّبا قُضُبَ الآس

# وكم عَبرةٍ بلَّتْ وشاحاً وَمِحْمَلاً بَلْتُ وشاحاً وَمِحْمَلاً بَالْكُ أَنْفَاسَى (۱)

وأمثال هذه المغامرة مما بثه فى مطالع قصائده (٢) يذكرنا بعمر بن أبى ربيعة فارس الحب والغزل ورائد هذه المغامرات العابثة. إلا أن مغامرات صاحبنا ليست عابثة كلها ، فغالباً ما اتسمت لقاءاته بالعفة :

وما ذقت فاها غيـــر أَنِّى مكررِ أحاديثَ يرويهـــا فروع بشام<sup>(٣)</sup>

وهو يراعى فى ذلك تقوى الله :

أما وجلالِ الله لــــولا اتقاؤه

لبات يوارينا الرداء الْمُفَوَّف ( عُ)

٦ ــ لأوصاف المرأة الحسية نصيب ضئيل فى المطالع الغزلية . وقد شببت هذه الأوصاف بالتشبهات والاستعارات التى جعلتهامستملحة مستساغة:

أَغنُّ يعــروه مـــراحُ الصِّبا وينثني فالقـــدُّ نشوانُ صـــاحُ

إذا الكرى رنّق في عينـــه

رنا بأجفانٍ مـــراضٍ صحاح

١١) الديوان – الأبيات ٩ – ١٧ من القصيدة ٧٠.

<sup>(</sup>٢) انظر مثلا الأبيات ٩ - ٢٠ من القصيدة ٨٨.

<sup>(</sup>٣) الديوان – البيت ٦ من القصيدة ٤١ .

<sup>(</sup> ٤ ) الديوان - البيت ١٠ من القصيدة ٢٦ .

وإِن وشى الْحَـــلْئُ بـــــه راعَهُ بعد وفاء الخرس غدرُ الفِصــاح

وكيفَ يَسْتكتم خلخالَــــه سرًّا وقِـــد نمّ عليــــه الوشاح

إذا رنا لف السردى حاسراً بدارع ، فاللحظ شاكى السلاح

وما أَضاءَ البـــرق من ثغره إلا تجــلَّى حببُ فـــوق راح

فالطَّــــرف إِن مرَّضه نرجس والشغور الأَقاح (١)

أما النجديات ، وهى الضرب الثانى من ضروب الغزل عند الشاعر ، فقد كفانا الشاعر نفسه مؤونة نظمها وتسميتها ، فذكر فى مقدمتها سبب نظمها فقال « ثم إن صاحبى . . كانا يرتاحان للنسيب الرقيق . . فسألانى أن أنظم فى ذلك . . فلم يرتدعا عن سؤالها ، ولم أجد بدأ من تحقيق آمالهما» .

وإذاً شابهت النجديات المطالع التي عرضنا لها منحيث إنها كلها غزل « نظرى » ينظمه الشاعر بناء على طلب ، لا بإلحاح عاطفة ذاتية .

<sup>(</sup>١) الديوان - الأبيات ٢، ٧، ٨، ٩، ١٠، ١١، ١٤ من القصيدة ١٥.

أما تسميتها التى اختارها الشاعر وحددها فى مقدمته بقوله « وهذه ألف بيت فى النسيب وسمناها بالنجديات » ، فقد كفانا أمر البحث عن أسبابها وعلتها حين ذكر فى أكثر من واحد من أشعاره أن حبه نساء نجد دفعه إلى حب نجد وأهلها . يقول :

أحب لحبها تلعات نجدد وما شغفى ما اولا هواها (۱) ؟

ويقول أيضاً :

فلولا ابنــةُ السعدىّ لم يك منزلى بحيث العرار الغض يلتف بالرند

ولا هاج شوق نفحة غضوية العرانين من نجد

ومن أَجلها أُبدى الخضوع لقومها وأمحضهُم ودّى وأوطئهم خدّى (<sup>۱)</sup>

ولم تصف النجديات كلها للغزل ، ففيها من الفخر والشكوى ما يتصل به اتصالاً ما . فإذا افتخر الشاعر فليتقرب بما يفتخر به من قلب محبوبته ، وإذا شكا فليثبت لها أن الزمان لم ينصفه أو يضعه فى مركزه الذى يستحق :

<sup>(</sup>١) النجديات – البيت ١٨ من القصيدة ٢٢ .

<sup>(</sup> ٢ ) النجديات - الأبيات ١٨ -- ٢٠ من القصيدة ٥٩ .

أنا الذى وَطِئتْ هامَ السّها هممى ولم يكن نسبى فى الحى مُؤتشياً لكننى فى زمانٍ لا تزال لـــه نكراءُ مرهوبة تغــرى فى النّوبا

أعض كفِّى من غيظ ي فشيمتُه أن يُتبع الرأس من أبنائه الذَّنبا(١)

وإذا ذكر الشيب خشي نفور الغواني وزهادتهن في مودته :

ولمــــا رأتْ وَخْطَ القتير بلِمَّتى تولَّتْ كما راع الغزالةَ ذيب

وكنَّا كغصنَىْ بانةٍ طاب عِرقها فطالا ولكنْ ذابـــَلٌ ورطيب

فما بالُها ترمى إِلَى بنظــــرةٍ تُغازلهــا البغضاءُ وهـــى تريب

كأنًى ابتدعتُ الشيب أوليس في الورى ذوائبُ في أطـــرافهن مشيب

<sup>(</sup>١) النجديات – الأبيات ١٥ – ١٧ من القصيدة ٤٣ ، وانظر باقى أبيات القصيدة .

## ولا غرر أن أكسى القِلى من كواعبِ

رداء شبابی عنـــدهن سلیب

وهكذا سخرت هذه الأغراض الجانبية فى النجديات لخدمة غرضها الأساسي فى الغزل .

تقدم أن غزل الشاعر بنوعيه كثرت فيه أساء المحبوبات التي اكتسبت شهرة في شعرنا العربي ، وكثر فيه أيضاً ذكر أماكن ومواضع من الجزيرة العربية ما أقام فيها الشاعر ولا عرفها ، وإنما رددها على سبيل التقليد ، وأكثر من ذكر مفردات البادية ومقتضيات معيشها لكي يطبع غزله بالطابع العربي الأصيل الذي أحبه واصطفاه ، فهو يستلهم مثله الأعلى من الصحراء ، ويفاخر بأن ينقل في شعره صورتها حتى نكاد نشم فيه عبق العرار والزند:

مَى طـــرقتْني نفحــةٌ غَضَويّةٌ

يفوح بريّاها العــــرار أو الرَّنْدُ

أزالت فؤادَ الصّب عن مستقرّه

بوجدِ كما يفترٌ عن ناره الزند

إذا ما الغمام الْجَوْدُ حلّ نطاقه

فخُص به نجـد ومن ضمّه نجد (۲)

<sup>(</sup>١) النجديات - الأبيات ٥ - ٩ من القصيدة ٢٨.

<sup>(</sup>٢) النديات - الأبيات ٣ - ٥ من القصيدة ٨٤.

وليست النجديات نسيج وحدها فى هذا العصر ، فقد عمل الشريف الرضى (١) مجموعة غزلية واسعة الشهرة بعيدة الصيت عرفت بالحجازيات ، وعمل الطغرائى مجموعة أخرى لها الاسم نفسه أيضاً . وما يعطى النجديات أهمية خاصة هو أن صاحبها جمعها فى ديوان مستقل فحفظت تامة كها جمعها ، فى حين بثت حجازيات الشريف والطغرائى فى أنحاء ديوانهما (٢) .

ويلاحظ الباحث في نجديات الأبيوردى الصلة الوثيقة بينهما وبين حجازيات الشريف الرضى . وأساس هذه الصلة تشابه أوضاع نظم كلتا المحموعتين ، فقد نظمت كلتاهما خارج نجد ، فعمل الأبيوردى مجموعته في أواخر حياته في بعض بلاد فارس حباً بنساء نجد وأهلها ، ونظم الشريف أشعاره في العراق لقوله في إحدى الحجازيات :

سهم أصاب وراميه بذى سَلَم ٍ من بالعـــراق ، لقد أبعدت مرماك <sup>(٣)</sup>

وتم لقاء الشاعرين قبل ذلك فى المبادئ والغايات ، فكلاهما يرى نفسه من خلال نسبه ويعدها للثورة للوصول إلى معالى الأمور .

وبين الحجازيات والنجديات قصائد نظمت على شاكلة واحدة وروى واحد كقصيدة الشريف التي مطلعها :

<sup>(</sup>١) أبو الحسن محمد بن أب أحمد الحسن . ولد سنة ٣٥٩ وتوفى سنة ٢٠٠ . أثنى عليه صاحب اليتيمة ووصفه بأنه أشعر الطالبيين . الوفيات ٤ : ١٤ ٤ – ٢٠٠ . وانظر مقدمة شرح ديوانه ص ه – ١٩ .

<sup>(</sup> ٢ ) في معهد المخطوطات بالجامعة العربية نسخة من قصائد الشريف الغزلية بعنوان : حجازيات الشريف . وليس فها شيء زائد على ما في الديوان .

<sup>(</sup>٣) ديوانه ٢: ١٠٧.

يا ظبية البان ترعى فى خمائله ليوم أن القلب مرعاك (۱) ا

وقصيدة الأبيوردى التي مطلعها :

كيف السلو وقلبي ليس ينساك ولا يَلَذّ لساني غير ذكراك (٢)

وقد غلب على الحجازيات العبارة الإنشائية والبحور الطويلة والتكلف الواضح في أحيان كثيرة كقوله في القصيدة المذكورة :

سقی مِنَّی ولیالی الخیف ما شربت من الغمام ، وحیّاها وحیّـــاك إذ یلتقی كـــل ذی دَیْنِ وماطله

منا ويُجتمـع المشكوّ والشاكي إ

حكت لحاظُك ما فى الريم من ملح يوم اللقاءِ فكان الفضل للحاكى

هامت بك العين لم تتبع سواك هوى من علَّمَ البين أَنَّ القلب يهواك

<sup>(</sup>۱) دیوانه ۲ : ۱۰۷ – ۱۰۸

<sup>(</sup> ٢ ) النجديات - التصيدة ٤ ه .

فهذه معان متداولة فقدت هزة المشاعر العاطفية وروعة الصورة الشعرية وخفة ألفاظ الغزل والنسيب . أما النجديات فامتازت بنغاتها التي عكست رقة النسيب وحلاوة الغزل :

أشكو الهوى لترقّى يا أُميمة لى فطالما رفق المشكوّ بالشاكـــــى.

يشقى ببعضيَ بغُضِي في هــواكِ فمــا

للعين باكيةً والقلبُ يهـــواك؟

إِن يحك ثَغْرَكِ دمعى حين أَسفحه فإنَّني جــدتُ للمحكيّ بالحاكي (١)

فلننظر كيف تلقف الأبيوردى بعض كلمات القصيدة التي يحاكيها فأرقص فيها نفوس العشاق وأرق بها قلوب الأحبة . ويمكن إجراء مقارنات أخرى بين بعض قصائد المجموعتين الشعريتين . ولكنها لا تخرج عما مثلنا به ، وتنتظمها كلها هذه القواعد وتسلكها هذه السبيل (۲) .

#### (ه) خاتمة :

عاش شاعرنا لصيق الاتصال بأحداث مجتمعه ، فأدار القول في مختلف

<sup>(</sup>١) النجديات - الأبيات ٢، ٥، ٦ من القصيدة ٤٥.

<sup>(</sup>٢) أنظر مثلا النجدية (١٩) ومطلعها :

ولوعة بت أخفها وأظهرها بمنزل الحيِّ بن الضال والسلم وقصيدة الشريف المشهورة ( ديوانه ۲ : ۲۷۳ ~ ۲۷۰ ) :

يا ليلة السفح ألا عدت ثانية ستى زمانك هطال من الديم

فنون الشعر العربى ، فبرز فى المدح والفخر والغزل، ونظم فى الرثاء والهجاء والوصف . . ولكن ما تركه فى ديوانه من هذه الفنون قدر ضئيل لا يعطى صورة واضحة للأبيوردى الوصاف أو الهجاء . وكأنه أحب لنفسه ألا يعرف إلا بما برز به :

حــرام فيقطـــر السحر الحلالا(١)

وما نظمه فى الرثاء ، لا يعدو كونه تأملات فى الحياة يكتنفها التشاؤم والبأس ، وذكر فضائل الفقيد والدعوة له . ومن هذه التأملات ما يتخذ شكل حكم تجىء حسنة الوقع لورودها عفواً دون قصد كقوله :

نهـــوى البقاء وليس فيه طائل والمرئ نهب حـــوادثِ الأَيام (٢)

وهو يشبه قول المتنبى :

أرى كلُّنا يبغى الحياة لنفسه

حريصاً عليها مستهاماً بها صبّا 🔐

<sup>(</sup>١) الديوان - الأبيات ٥٩ - ٦١ من القصيدة ٦.

<sup>(</sup>٢) الديوان - البيت ٢ من القصيدة ٩٦ .

<sup>(</sup>۳) دیوانه ۱ : ه. . .

وعمد أحياناً إلى المبالغة فى تصوير المصيبة النازلة حتى جعل القارئ عس من خلال هذه المبالغة باختلال نظامالكون لموت المرثى . يقول مثلا فى رثاء أحمد بن ملكشاه وهو فتى مات فى الحادية عشرة من عمره :

والشمسُ شاحبـــةٌ يمـــورُ شعاعها

مَــوْرَ الغدير طغت به النكباء

والنيّرات طوالعٌ رأدَ الضحـــى

نُفضت على صفحاتهـــا الظلماء

يندبن أحمد فالبلاد خواشع والأرض تُعُدوِلُ والصباح مساءُ (')!

وفى ديوان الشاعر بضع قصائد نظمها «بناء على اقتراح الوزن والقافية» (۱) فكان أحد أصدقائه يعهد إليه بغرض فى نفسه ، ويشترط عليه بحراً وقافية معينة ، فيخرج بقصيدة متكلفة بعيدة عن الطبع ، مما جعل الشعر أداة مصطنعة تصاغ عند الطلب والمقتضى . ويظهر التكلف واضحاً فى اختيار قواف غريبة لم تجر العادة بالنظم عليها ، كالنظم على قافية الحاء والسين والمضاد والغين .

ونظم الشاعر أحياناً فى المطارحات الإخوانية التى كانت تتمثل بما يدور بين الشعراء من مسامرات ومراسلات فى أغراض شى . وحفظ لنا ديوان الطغرائى (٣) قصيدتين متبادلتين بين الشاعرين ، تضمنتا ما يجرى بين

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ه – ٧ من القصيدة ١٩.

<sup>(</sup>٢) القصائد ٧٧، ٥٩، ٥٩، ٧١، ٩٤.

<sup>(</sup>٣) ص ٨٦ – ٨٧. وانظر قصيدة الأبيوردي في زيادات الديوان رقم ٣٠.

الأصدقاء عادة من معاتبات . ومن تلك المطارحات ما قاله البارغ الحراطاني.

كأنمـــا تنفض آفاقهـــا على الربــا شعر الأبيوردى

وما أجابه به الأبيوردى :

هاتيك نيسابور أشرف خطة بنيت معتلج الفضاء الواسع

لكُنْ بها بَردان : بـــردُ شتائهـــا إمّا شتوتَ ، وبردُ شعر البارع (١٠٠

و وجدنا بعض التشنيعات على الشاعر وشعره كقول أبي يعلي بن الهبارُية :

كَـــأَنَّ فى رأسى ، ولا رأس لى من نتنه ، شعــــر الأبيوردى (٢) !

وأما ما ورد من قول صاحب الوافى من أن الشاعر «كان ملقى من الناس في شعره »، ومن استدلاله على ذلك « بقول القائل :

<sup>(</sup>١) الوانى بالوفيات ٢ : ٩٢ .

<sup>(</sup>٢) الحريدة -- قسم شعراء العراق ٢: ٨٧.

قعاقــــعُ ما تعتهـــا طائـــل كأنهـا شعــــر الأبيوردي (۱) »

فليس بشيء . ومنزلة شعره الحقيقية هي المنزلة التي اصطفاها الشاعر له بقوله :

وكيف يشكو الدهـر من شِعْرُهُ على جبين الدهـر مكتـوب (٢)

### 4

### الصورة الشعرية

الصورة الشعرية هي النواة الأولى لبناء المعنى الشعرى. ورب معنى لا تستوعبه صورة واحدة ، ومحتاج إبرازه وجلاؤه واستيفاؤه إلى عدد من الصور . كما أن غرض القصيدة لا يتحقق أحياناً بمعنى واحد ، ولكنه يتمثل بمجموعة من المعانى . وهكذا يستوفى الغرض الشعرى بأكثر من معنى ، ويستوفى المعنى بأكثر من صورة .

والصورة الشعرية أثر من آثار الشاعر المجيدة الذي ينتقل بالقارئ من مجرد قراءة أشعار مسطورة إلى مشاهدة منظر من مناظر الوجود إذا نظم في المرثيات ، وإلى مناجاة نفسه إذا نظم في الوجدانيات . ومنظومات الأبيوردي لوحات طبيعية على قدر كبير من الجمال والروعة . ولنعرض في التمثيل لها مقطوعة وصف فها الفهد فقال :

<sup>(</sup>١) الوافي بالوفيات ٢ : ٩٢ .

<sup>(</sup>٢) الديوان - البيت ٥١ من القصيدة ٧٢.

ومقيلِ عفرٍ زُرته ويـــــــــــدُ الردى بسطتْ أناملَهــــا لكى تجتاحَها

ولدى مرقومُ القميص قد احتمتْ منه بأكثبة الحمى فأباحها

وفللتُ عن بقر الصريمة غَرْبَـهُ وفللتُ عن بقر الساحها

فكأنها خلعت عليــه إذ نجت منه نواظـــرَ لا تكفّ طماحها

وتحولت نقطاً بضاحى جلــــدِهِ حتى وقت بعيونها أرواحهــــا<sup>(۱).</sup>

فى هذا الوصف رسم لنا لوحة حية ملونة أشرك فيها ثلاثة عناصر : الفهد الذى يهم بالمها ليفترسها ، والمها التى تهرب منه وترمقه بنظراتها النجل ، وهو نفسه الذى حال دون افتراسه إياها .

وأضى على هذه اللوحة عنصرى التلوين والحركة ، فمن الألوان فيها الطباء العفر ، وفيها خيالات الأشباح التى استحالت بقر الصريم إليها ، وفيها نواظر المها السوداء ، وفيها النقط التى تنقط بها جلد الفهد ، وهى ما أطلق عليه الشاعر القميص المرقوم . أما الحركة فبسط الردى يده لاجتياح قطيع

<sup>(</sup>١) الديوان ــ القصيدة ٢١٣.

الظباء ، واحماؤها بالكثبان واحتجابها بها ، ومطاردة الفهد الذي لم يعيه قطع الأكثبة وتجاوزها ، والحيلولة بن الفهد وبين أن ينقض عليها لشبهها بمن يحب الشاعر . والحركة الفنية الحالصة التي لا تحيط بها الصفة ويصعب التعبير عبها تتمثل في إقماء الرعب أشباح تلك الظباء . وأخيراً الحركة البديعة في انتقال لون عيون الظباء إلى جلد الفهد .

وروعة هذه الصورة أنها شغلت القارئ بتفاصيلها ، واستحوذت على حسه و ذوقه ، فنحس أن قلبه يثب فى تأملها إشفاقاً على الظباء اللواتى استحالت أشباحاً لشدة خوفها ، حتى يخيل للقارئ أنه يستشعر الرعب الذى أحالها إلى أشباح ، وأنه يلمح تلك الأشباح ويشفق علها أن يغتالها الفهد .

وكما أنه لا جمال للشعر إلا إذا أضيف إلى الحقيقة فيه شيء من الحيال فإننا نظن أن ما أضفى على هذه الصورة مسحة من الجمال الفنى ، هذا الحيال الذى خلعه الشاعر على الصورة فى إعارة الظباء عيونها للفهد ، وتلوين جلده يلونها ، وهى الفدية التى دفعتها تلك الظباء لتشترى مها حربتها .

وتتكشف لنا فى هذه اللوحة الفنية ناحية هامة ، وهى أن أهمية الصورة الشعرية تتجلى فى التأثير فى القارئ والسامع وتمكين المعنى فى نفسهما لما فيها من تحليل وتعليل للمعنى الذى ترمى إليه . وأى جمال أو بيان أبلغ فى بيان علة تلون جلد الفهد بالنقط السود من أن هذه النقط هى الفدية التى اشترت بها الظباء حريبها فدفعها من مقل عيونها ؟ لا نظن أن أحداً تعرض له هذه الأبيات وينسى بسرعة هذه الصورة لما فيها من تمكين للمعنى جرته غرابة التعليل وجودته .

وقصائده ومقطعاته الداتية الوجدانية التي أودعها خفقات قلبه تأخذ عأحاسيس القارئ وتملك عليه مشاعره وتفكيره جميعاً ، وتنقله إلى أجواء عليا من الرفعة والسمو الحلقي والنفسى . فنى بعض أشعاره الحوار التالى بين سرب من العذارى وواحدة منهن ، ومداره الشاعر نفسه :

فَى لَفَظُه عُلُوِيَّـــَةٌ من فصاحة وقد كاد من أشعاره يقُطر المجد

فقالتْ : غلامٌ من قريشِ تقاذفتْ به نيةٌ يعيي بهــــا العاجز الوغــــد

لَعَمْ أَبِيهِ إِنهِ الخبيرةُ العمد للمُعَامِد الحمد والمُعامِد الحمد

من القوم تستحلى المنايـــا نفوسَهم ويختال تيهاً فى ظلالِهِمُ الوفــــــد

ومن لان للخطب الملمّ عريكــــةً فإنى على ما نابنى حجــــرُ صلد

بلغتُ أَشُدّى والزمانُ ممــــارسٌ

جماحی علیــه وهو ما راضی بُعد (۱)!

<sup>(</sup>١) الديوان – الأبيات ٥ – ١١ من القصيدة ١٤٢ .

و إذا استطاع الشعر أن يحقق النقلة إلى هذه الأجواء النفسية ، وأن يشرك القارئ فى أن يحس بإحساس الشاعر ويشاطره شعوره فقد حقق كثيراً مما وضع له .

وقد يبلغ شاعرنا الذروة فى أداء المعنى المراد حين يتمكن من ضرب المثل للوجدانيات بالمحسوسات بديباجة مشرقة وتعبير أصيل يقول:

وما مُغزلٌ فاءَت إلى خوط بانــــه ِ نـأت بمجانيها عن الخشف عاطيــــا

تمــــد إليها الجيــــدَ كيما تنالَــــه ويا نعم مُلنى العيش لو كان دانيـ

فناشت بغضن كالذؤابــة أصبحت تقلّب بالرّوقَيْن فيهـــا مَداريه

برابيـــة والروض يصحو وينتشى يظل عليها عاطل الترب حاليــــا

فمالت إلى ظـــلّ الكِناس وصادفت طَلاً تتهاداه الذئاب عـــــواديا

فولَّتْ حِذاراً تستغيثُ من الـــردى بأظلافهــا ، والليلُ يلقى المـــراسية

فلما استنار الفجر ينفض ظله كما نثرت أيسدى العذارى لآليا وفاه نسيم السريح وهي عليسلة ينشر الخزاى ترضع الغيث غاديا قضت نفساً يطغسي إذا ردّ غَرْبَه إلى صدره الحرّانُ رام التراقيا بلغسر عني لوعة يوم ودّعت أميمة حُسزوى واحتللنا المطايا(۱)

وقد قصدنا إلى إبراد هذه الاستدارة التشبيهية على طولها ، لنرى كيف عبر عن حالة معينة من حالاته النفسية وقع تحت تأثيرها طاعة الفراق . فقد صور التياع هذه الأم المغزل وخوفها على ولدها من جهة وعلى نفسها من جهة أخرى ، فوضعها فى أقسى حالات الحطر التى يستنفد فها الصبر وتستوهن العزيمة ، ونظر فوجد ذلك كله قليلا فذكر أن لوعته أشد من لوعة الغزالة . وقد أكثر حركاتها الصادرة عنها للتعبير عن شدة حيرتها وترددها وحرقة قلبها .. فجاءت الأبيات تضج بالحركة والحيوية . وإنما رمينا من ذكر هذه الصورة الشعرية إلى بيان جملتها وجودتها فى تقريب المعنى المطلوب . ولو أننا فى معرض ذكر بلاغة التشبيهات وإشراق الأساليب لوقفنا عند كل بيت منها ، ففها أكثر من تشبيه رائق واستعارة لطيفة .

<sup>(</sup>١) الديوان - الأبيات ٢٠ - ٢٩ من القصيدة ٢ .

ومن شأن كمال الصورة الشعرية الإحاطة بجميع أنحاء الموصوف و وكلما أحاطت الصورة بدقائق الشيء المصور وتفاصيله كانت أقرب إلى الكمال وأبلغ في التأثير . ومن لوحة رسمها الشاعر لأحد ممدوحيه وذكر فها إيقاعه بخصومه نسوق أبياتاً صور فها الخوف الذي نزل بساحة هؤلاء الخصوم .

فهـــه من بينِ معتجــرٍ بسيف ومقتسَرِ يـــــــؤرّقه الصّفـــــ وآخــــر تَرجفُ الأحشاء منـــه نجـــا بذمائــه ، ولك المعاد وكان لـــه ســوادُ الليـــل جاراً وبئس الجـــارُ للبطـــل السواد يحـــرّك طِـرفه وبه لُغـوبٌ ويمسح طَـــرفه وبه إذا ارتكض الكرى في مقلتيه أَقضَ على جـوانحه المهـاد كأنَّ الحدب بينهما قتــــاد

<sup>(</sup>١) الديوان - الأبيات ١٧ - ٢٢ من القصيدة ٦٢.

قلنا إن إضافة شيء من الحيال إلى الشعر بجمله ويرفع مرتبته . ومن ذلك ما وصف به الشاعر فرساً أسود فقال :

فما مسحتُ بعُــرف الصبح حافره ولا فليتُ عليــه لِمّـــةَ الغَسَق<sup>(۱)</sup>

فقد جعل الدجى له رداء ، وجعل فرسه والريح فرسى سابق ، وكنى عن سواد حوافره بأن جعل للصبح عرفاً وللغسق لمة ، وهو من روعة الأداء .

## ۳٫ دراسات مقارنة

مع كعب بن زهبر في « بانت سعاد »

[ كلمة في المعارضات - أقسام القصيدتين دراسة مقارنة - نظرة عامة ] .

١ — از دهرت المعارضات الشعرية في تاريخ الأدب العربي زمن الثلاثة الأمويين الكبار ، وعرف ما دار بيهم من معارك شعرية بالنقائض ، فكان أحدهم ينظم قصيدة فير دها عليه الآخر بقصيدة على وزنها وقافيتها فيفندها ويرد ما فيها . ثم خرج مفهوم المعارضات الشعرية عما كان بين هؤلاء من خصومات إلى أفق أرحب وميدان أفسح ، فتحلل أولا من قيود الحصومات فلم تبق موضوع هذه المعارضات ، ولم يعد يلزم أن تنقض القصيدة الجديدة

<sup>(</sup>١) الديوان - البيتان ١ - ٢ من القصيدة ١٩٩.

الجديدة ما فى القصيدة الأصلية . ومن المعارضات التى من هذا القبيل القصيدة التى عارض فيها شرف الدين ظفر ابن الوزير ابن هبيرة قصيدة للأبيوردى مطلعها :

ترنَّج من بَرَح الغرام مشوق عشيدـــة زُمِّت للتفــــرق نوق (۱)

ومطلع قصيدة ابن هبيرة :

ترنُّح من بَرَح الغرام مَشوق

غداة نأت بالوائلية نوق

ومن هذا القبيل أيضاً قصيدة الأبيوردى :

لمعت كناصيــــة الحصان الأشقر نارً بمعتلـــج الكثيب الأعفــر (۱)

التي عارضها أبو فراس على بن محمد العامرى بقوله :

لمعت وأسرار الدجى لم تنشـــر نارٌ كحاشية الرداءِ الأَحمـــر (٣)

وتحلل مفهوم المعارضات بعد ذلك من القيود الزمانية ، فصار الشاعر المحدث يعارض قصيدة الشاعر القديم دون أن يجمعها غير الإلهام الشعرى ،

<sup>(</sup>١) الديوان - القصيدة ٨٤.

<sup>(</sup>٢) الديوان – القصيدة ٢٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر فها تقدم الخريدة – قسم شعراء العراق ١ : ١٠٦ – ١٠٧ ، ٢ : ١٥٧ .

وهكذا حمل مفهوم المعارضة طابعاً جديداً ، فإذا كتب لقصيدة نصيب من الذيوع والشهرة ، وكثر ترديدها على الألسنة فى أحد العصور ، تلقفها الشعراء فى سائر العصور فنسجوا على منوالها ورددوا معانها بعد أن ألبسوها اللبوس الذى ارتضوه لها ، محافظين على وزنها وقافيتها ، فكان ما رأينا من مثل معارضة بردة البوصرى التى مطلعها :

أَمن تذكُّـــر جيرانٍ بذى سَلَم مزجت دمعاً جرى من مقلةٍ بــدم وأشهر ما عورضت به قصيدة شوفى :

ريم على القاع بين البان والعــــلم أحــل الخُرُم أحــل سفك دى في الأَشهر الحُرُم

وما رأيناه أيضاً من معارضة شعراء القرن الخامس إحدى قصائد المعرى ، فقد عارض الأبيوردى قصيدة المعرى :

لِمَن جيرة سيموا النوال فلم ينطوا يظلِّلهُم ما ظلّ يُنبتُ له الخطط (١٠)

بقصيدة مطلعها:

بــــدا والثريا في مغاربها قُـــــرط بُريقٌ شجاني والدُّجـــــي لِمَمُّ شُمْط<sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>١) شروح السقط ٤: ١٩٠٩.

<sup>(</sup> ٢ ) الديوان - القصيدة ٩ .

وذكر العاد أنه « لم يبق من شعراء العصر إلا وله على وزنها <sup>(١)</sup> » .

وقصيدة « بانت سعاد » <sup>(۲)</sup> التي نظمها الشاعر المخضرم كعب بن زهير ابن أبى سلمي ، وصدر بها ديوانه ، هي إحدى القصائد التي ذاعت في الشعر العربي ذيوعاً قل نظيره ، فتداولها الشعراء على مر الحقب الأدبية وصاغوا مها حجباً علقوها فى صدور دواويهم وزينوها بها . وقد خاض شاعرنا الأبيوردى غمار هذه التجربة الشعرية ، فنظم أولى قصائد ديوانه فى مديح النبى صلى الله عليه وسلم <sup>(٣)</sup> ، حاذياً حذو كعب ومتطلعاً إلى قصيدته .

٢ – بدأ كعب قصيدته بالتغزل بمحبوبته ، وبعبارة أدق بوصف بعض محاسنها وصفاً حسياً . ثم انتقل إلى الحديث عن صدودها وتقلبها وإخلافها الوعود ، وخلص من ذلك إلى وصف الناقة التي توصل إلى الحبيبة وصفاً مفصلاً . وهذا الوصف أطول أقسام القصيدة . وطرق بعدئذ موضوع القصيدة الرئيسي وهو الاعتذار إلى الرسول ومدحه ــ وضمنه بعض الحكم ــ وإظهار هيبته . وختم قصيدته بمديح المهاجرين من الصحابة .

أما الأبيوردي فقد بدأ قصيدته بالحنن ووصف الراحلة ، ثم انتقل إلى وصف من يتغزل بها وصفاً حسياً ، وخلص من ذلك إلى مدح الرسول الكرىم وأصحابه الراشدين .

<sup>(</sup>١) انظر الشعر العربي ٥: ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) مطلع القصيدة :

بانت سعاد فقلى اليوم متبول وهی نی دیوان کعب ص ۲ – ۲۰ .

<sup>(</sup>٣) وطلع القصيدة :

خاض الدجى – ورواق الليل مسدول – ( ديوان الأبيوردي – القصيدة الأولى ) .

أثرها لم إريجز مكبول

برق كما اهتز ماضي الحد مصقول

وفيها يلى جدول لبيان أقسام كل من القصيدتين ، مقرونة بأرقام الأبيات التي خصصت لكل قسم فهما :

#### قصيدة كعب

١ - ٥ في وصف سعاد وبينها

٦ - ١٢ في الصدود وإخلاف الوعود

٣١ – ٣١ في وصف الناقة

٣٢ ـــ ٤٨ في الاعتذار والحكمة

ومدح الرسول ( وفيه

وصف الأسد ٤٣ – ٤٧)

٤٩ ــ ٥٥ في مديح المهاجرين

#### قصدة الأسور دى

١ - ٧ فى الحنين ووصف الراحلة
 وصاحبها

۸ – ۱۱ فی وصف سلیمی

۲۲ ــ ۲۲ فی مدیح الرسول

٢٥ ــ ٣٠ في مديح الصحابة

ومما عكن استنتاجه مما تقدم ، الملاحظات التالية :

- (أ) خلت قصيدة الأبيوردى من الاعتذار الذى اقتضته المناسبة التي نظمت من أجلها قصيده كعب .
- (ب) أغرق كعب فى وصف راحلته وإظهار قوتها ، وهو أمر استمده من البيئة ، ومن طبيعة تكوين القصيدة الجاهلية .

- (حر) رأى كعب أن يصور هيبة الرسول تصويراً حسياً ملموساً فساقه ذلك إلى بيان هيبة الأسد وسطوته ، لينفذ منه إلى المفاضلة بين الهيبتين .
- (د) الأبيات التي تناولت مديح الرسول وصحابته في قصيدة كعب ثمانية عشر بيتاً من مجموع أبيات القصيدة البالغ خمسة وخمسين مقابل تسعة عشر بيتاً في قصيدة الأبيوردي مما مجموعه ثلاثون.

فماذا حملت الأبيات المتقابلة التى إمتدح بها الرسول وأصحابه بوجه خاص ؟ والأبيات التى تناولت الأفكار ذاتها فى الوصف والغزل وما إليهما بوجه عام ؟ وماذا نجد بعد ذلك فى الأبيات التى تفردت بها قصيدة كعب ؟

٣ – كات النقلة مما قبل المديح إليه متشابة فى القصيدتين ، والمدخل إلى المديح فيهما مباثلا . فبعد أن استوفى كعب وصف ناقته وصفاً مفصلا دقيقاً ، خلص إلى المديح مؤملا عفو النبى ، ملتجئاً إليه بعد تخلى أصحابه عنه ، معتذراً عما تناقله عنه الوشاة ، قانعاً بأن ما قدر له كائن ، قاصداً فى ذلك رضاء الله :

وقال كــل خليــل كدت آمُلُه لا أُلْفِينَّكَ إِنَى عنــك مشغول لا أَلْفِينَّكَ إِنَى عنــك مشغول فقلت خَــلُوا طريقي لا أبا لكم فعــول فكل ما قــدر الرحمن مفعــول أنبئت أنَّ رسـول الله أوعدني

والعفوُ عند رسول الله مأمــول

# لا تــأْخذنِّى بأَقوال الوشاة ولـــم أُذْنِبْ وإِنْ كثرتْ عنِّى الأَقاويل

أما الأبيوردى فقد عف عن التى وصفها ، وحال بينه وبين النسيب انشغاله بمديح النبي القرشي ، تقرباً إلى الله وابتغاء مرضاته :

صدَّت ووقـــرنی شیبی فما أَرَبی صهباءُ صرفٌ ولا غیداءُ عطبول

وحال دون نسيبي في الدّمى مِدَحٌ تحبيرُها بِرضي الرحمن موصول

أزيرها قـــرشياً ، فى أُسرّتـــه نـــورُ ، ومن راحَتَيْهِ الخيْرُ مأْمول

أما الحلال التي خلعها كعب على ممدوحه الكريم ، فأبرزها ما أنعم الله به على نبيه من معجزة القرآن ، وما أعطيه من الشجاعة والقوة . : أ

إِنَّ الرسول لسيفٌ يستضاءُ به مسلول مسلول مسلول

وما رزقه من الهيبة التي تتضاءل أمامها هيبة أسد مكانه غيضة دونها غيضة ، يغذو أشباله بلحوم الفرائس المطروحة فى الكفر ، ويفل أقرانه ، ويقضى على من مجوز حماه فيلغى ممزق الثياب مأكولا :

لَذَاكُ أُهِيبُ عندي إِذْ أُكَلِّمُهُ

وقيـــل إنك منسوب ومسئول

مِن ضيغم من ضِراءِ الأسد مُخْدَرُه

ببطنِ عَثَّرَ غِيلً دونه غِيل

يغدو فَيَلْحَمُ ضرغامَيْن عَيْشُهما

لحمٌ من القــوم مغفورٌ خَراذيل

إِذَا يُساور قِرْناً لا يَحِلُّ لــــه

أَن يَتركَ الْقِـرْنَ إِلا وهو مفلول

ولا يزالُ بِـــواديـــه أَخو ثقة مُطَّــرحُ البَزِّ والدَّرْسانِ مأْكول مُكول

وغير هذه الخلال التي وصف بها الأبيوردي الرسول الكريم ، فهو — بعد أن وصف فيما تقدم طلاقة وجهه وتهلله ، وفيض الحير من راحتيه — يذكر طيب شمائله ، ووفرة عطائه ، وعصمته ، وكرم نسبه :

تحكى شائلُــه فى طيبها زَهَرًا يفوح ، والروض مرهوم ومشمول هو الذى نعش الله العباد بـــه ضخمُ الدَّسيعة ، متبوع ومسئول فكل شيء نهاهُمْ عنه مُجْتَنَــبُّ

و أمْـــرُه ، وهو أمر الله ، مفعول

من دوحةٍ بَسَقَتْ ، لا الْفَرْعُ مؤتشبٌ من دوحةٍ بَسَقَتْ ، لا الْفَرْعُ مؤتشبٌ مدخول منهـــا ، ولا عِرْقها في الحيّ مدخول

ثم يذكر خلاص البشر على يديه ، وتحررهم من إسار الغى وعوادى الكفر :

والناس فى أُجِّـــةٍ ضلّ الحليم بها وكلهمْ فى إِسار الغَيِّ مكبول

كَأَنَّهُمْ وعوادى الكفر تُسْلِمُهُمْ وعوادى الكفر تُسْلِمُهُمْ في النَّهب مشلول إلى الردى ، نَعَمُ في النَّهب مشلول

بعد ذلك ينصرف الشاعران إلى مديح الصحابة ، فلا يكتنى كعب بمديح المهاجرين ، بل يعرض بالأنصار لما قيل من وثوبهم عليه ، فيشيد بشجاعة هؤلاء ويأخذ على أولئك فرارهم :

ويشير إلى الهجرة وأنها ليست هجرة الضعاف المنهزمين ، ويمدحهم بعد ذلك بالشجاعة والقوة :

زالوا فما زال أَنكاسٌ ولا كُشُفٌ عند اللِّقاءِ ولا ميلٌ معازيــــل

شُمُّ العرانين أبطالٌ لَبوسُهُ ــمُ

مِن نَسْجِ ِ داودَ فی الهیجا سرابیلِ

لا يقــع الطُّعنُ إِلا في نحورهمُ

ومالهمُ عن حياض الموت تهليل

وخالف شاعرنا كعباً في نظرته إلى الصحابة وتقديرهم ، فهو إذ نحص بالمديح الراشدين الأربعة ، يصرح بمحبة صحابة النبي جميعاً :

وكـــلَّ صَحْبك أَهوى فالهدى معهم وكـــلَّ صَحْبك أَهوى فالهدى معهم وَغَـــرْبُ من أَبغض الأَخيارَ مفلول

وأقتدى بضجيعَيْك اقتـــداء أبي ركلاهما دَمُ مَن عاداه مطـــلول

وَمَن كعثمان جوداً ، والسماحُ لهُ على علماء محمول عبء على كاهـــل العلياء محمول

وأَين مثلُ على في بسالتـــــه على في على المتــــه على على المتـــــول على المتــــول على المتــــول

فمن أَحبهُم نال النجاة بهـم ومن أبي حُبَّهم فالسيف مسلول

لقد تغزل كل من الشاعرين فى قصيدته ، فجاء غزل الأبيوردى سريعاً خفيفاً مستساغاً ، ولعله لم يكن مقصوداً لذاته ، فقد جمع فى بيتين اثنين مجموعة كبيرة من الصفات :

ريَّا المعاصم ، ظمأًى الخصر ، لا قِصَرُّ يزرى بها طُول يزرى بها طُول فالوجـــهُ أَبلجُ ، واللَّباتُ واضحةٌ ، وفرعُها واردٌ ، والمتنُ مجــــدول

أما الصورة التي رسمها بعد ذلك في بيت واحد فقد تناولها كعب في ثلاثة أبيات . يقول الأبيوردي :

كأُنما ريقُها ، والفجـــرُ مبتسمُ فيا أَظــنُ ، بصفو الراح معلول

ويقول كعب :

ونلاحظ أن كعباً لم يقف عند ثغر محبوبته ، بل مضى فى وصف ما مزجت به هذه الراح فقال :

شُجّت بذى شَم من ماء مَحْنِيَـة صَاف مُحْدِي وَهُوَ مشمول صَاف بِأَبطح أَضحى وَهُوَ مشمول

تجــــلو الرّياح القـــــذى عنه وأَفْرَطَه

من صوبِ ساريةٍ بيضٌ يَعاليـل

وتحول الشاعر من المعنى الأصيل إلى المعنى الطارئ من السمات الجاهلية فى المنحنى والأسلوب الشعرى . وتطبيقاً لهذا المنحنى نرى كعباً يقول فى بعد محبوبته :

أمست سعادُ بأرْض لا يبلِّغُهـــا اللَّ العتاقُ النَّجيباتُ المـــراسيل

وكان هذا كافياً فى الإبانة عن بعد الشقة ، ولكنه وصف الناقة التى تبلغه تلك الأرض بنحو عشرين بيتاً حتى حسبنا أنه نسى المعنى الأصلى ، ثم عاد بعد هذا كله إلى ما رمى إليه من استعطاف الرسول . ولم يغادر فى وصف راحلته صغيرة ولا كبيرة تتصل بذكر أعضائها وتصوير قوتها وسرعتها إلا أحصاها ، حتى إنه رسم مرامى أنظارها رسماً فنياً :

ترمى الغيـــوبَ بعينَىٰ مفردٍ لَهَقٍ إذا توقَّدتِ الحُـــزَّان والمِيـــــل

تَخدى على يَسَرَاتٍ وهْي لاحقـــــةٌ ذوابــــلٌ وقعُهنَّ الأَرضَ تحليــــل

سُمْرُ العُجايات يَتركن الحصى زِيماً لمُ ثَمِّم تنعيل للمُ كُمِ تنعيل للمُ عَلِي للمُ الأُكْمِ تنعيل

ماذا فعل شاعرنا فى المقابل ؟ لقد أهمل صفة الراحلة الحسية ، وتجاوزه إلى ذكر حنين صاحب رحله وإعياء نضوه لبعد الشقة ، فى إطار من الحركة والانفعالات النفسية المضطرمة :

يَخـــدى بـأَروَع لا يُغنى ، وناظرُه بـإثمـــد الليل فى البيداءِ مكحول

ولا يمـــرّ الكرى صفحاً بمقلتــــه فدونـــه قاتمُ الأَرجاء مجهــــول

إذا قضى عقب الإسراءِ ليلتَــه وَهُو بالإعياءِ معقــول

واعتاده من سليمــــى وهي نائيــة والقلب متبـــول ذِكْــر يؤرّقـــه والقلب متبـــول

ماذا بقى من القصيدتين بعد ذلك ؟ بتى هذا المطلع الرائع الذى افتتح به شاعرنا قصيدته فشام برقاً تراءى له من تلقاء الحببب ، فبكى فرق له صاحبه :

خاض الدجى ورواقُ الليــــل مسدول برقُّ كما اهتزَّ ماضى الحدّ مصقول

فحنَّ صاحبُ رَحْلي إِذ تامّـــله

حتى حننت ونضوى عنه مشغول

ولو قرنا به مطلع قصيدة كعب وجدنا أنه لم يزد على ذكر الفراق الذي تيم قلبه المكبول :

بانت سعاد فقلبی الیـــوم متبول متیم ایر ایر مربول متیم ایر مربول متیم ایر مربول مرب

وما سعادُ غـــداةً البين إِذ رحلوا إِلا أَغنُّ غضيضُ الطَّرف مكحول

ومن الغفلة أن نستهجن هذا الابتداء بالنسيب في قصيدة أنشدت في حضرة النبي ، لأن الاستهلال بالغزل كان من تقاليد الشعر العربي المستملحة التي لا ينكرها أحد .

\$ - إذا نظرنا إلى القصيدتين - من حيث التركيب والبناء العام - وجدناهما ينطلقان من منطلق واحد ، ويسيران فى خط واحد هو الالتزام بخط القصيدة التقليدى . وكما وجدنا كعباً ينهل من معين القصيدة الجاهلية « بمواصفاتها » المعروفة وقيمها السائدة . وجدنا شاعرنا الذى تفصله عن كعب خسة من القرون يسبر على نهجه ويلتزم بما النزم به .

وبسبب من هذا الالتزام باستيفاء أقسام القصيدة الجاهلية المعروفة ، وقع كعب فيما لا بد من الوقوع به ، فصار مدحية لم يزد عدد الأبيات التي مدح فيها النبي وصحابته عن ثلث مجموع أبيات القصيدة . واستناداً إلى ذلك لا نجد أنفسنا مغالين إذا زعمنا أن هذه القصيدة قصيدة وصفية تخللتها أبيات في المديح ، وطغى فها الجانب الوصفي على ما سواه طغياناً مبيناً .

ثم إن الوصف الذي جاء به لا نسيغه ولا نستطرفه في بعض حالاته ، ولكن كان عدم الاستساغة في بعض الحالات مرده — فيا نظن — إلى اختلاف الأذواق الأدبية باختلاف العصور والأزمان ، مثل ما جاء في البيت الذي ذكر فيه الأسنان فشبه ماءها بماء بارد صاف مستنبط من أحد الأباطح :

شُجَّتْ بذى شَبَم من ماءِ مَحْنِيَــةٍ صافٍ بأَبطَحَ أَضحى وهــو مشمول

فإن مرد هذا التعجب في حالات أخرى ، إلى أننا لا نقف على إحسان الشاعر في إيراد بعض المشاهد مثل قوله :

وما سعاد غداة البين إذ رحلوا إلا أغن غضيض الطَّرف مكحول

فهلا كانت سعاد أغن ذات طرف غضيض مكحول إلا غداة الرحيل ؟ ولم نعتها مهذه النعوت حالة تراثبها للبن واستعدادها للفراق؟

ومثل قوله :

لقد أَقُومُ مَقاماً لدو يقوم به أرى وأسمعُ ما لو يَسمعُ الفيلل لَخُوتُ إلا أن يكون لده لله تنويل من الرسول بإذن الله تنويل

فقد توهم – بمقتضى هذه الصورة الساذجة – أن الفيل لعظم هامته يرى ويسمع كأحسن ما يكون السمع والروئية !

ولو تتبعنا ما نعت به الشاعران الذي الكريم لإظهار مناقبه الشريفة وخصاله الحميدة وجدنا أنها صفات ومناقب عادية ، يمكن أن تنسحب على أى ممدوح فى أية قصيدة مدحية فقد مدح فى قصيدة كعب بالعفو وصدق القول والجلال والشجاعة ، ووصف فى قصيدة الأبيوردى بهلل الجبين وطيب الشمائل وكثرة العطاء وارتفاع النسب ونقائه وكرم الحلق وبأنه المنقذ من الضلال . ولم يمدح النبي بما اختص به إلا بما جاء فى قصيدة كعب من ذكر القرآن معجزته الكبرى . ولكن تفرد النبي دون العالمين ، عميزات وخصائص متعددة ، لو أحسن الشعراء ذكرها والإشادة بها ، لمسمت مدائحهم وتميزت .

نخرج من دراسة القصيدتين عملامح وإشارات عامة أبرزها أن الانطباعات التي خلفتها في نفوسنا هاتان التجربتان الشعريتان انطباعات سطحية خفيفة ، وأن الإحساس الذي انطوت عليه نفوسنا تجاههما لا يختلف عن الإحساس بأى قصيدة مدحية تقليدية . وقد لا نحس فيهما حرارة المديح و دفق العاطفة عما يتلاءم وشخصية الممدوح ورفعته .

## الفضل لسشاني

## الأبيوردى الناثر

١

### تمهيد

لم يكن الأبيوردى شاعراً متقدماً فحسب ، ولكنه كان ناثراً جمع كثيراً من العلوم والمعارف الإنسانية (١) . ونظرة واحدة فى ثبت آثاره ومؤلفاته تدل على واسع معرفته وعظيم فضله . ولكن الأيام قست عليه فلم يسلم له عليها سوى كتاب واحد هو الموسوم بـ « زاد الرفاق فى المحاضرات » وعدد محدود من القطع النثرية . وتركته هذه القليلة تجعل التحقق مما وصف به نفسه من معرفة وسعة اطلاع أمراً صعباً ، مع أن شعره يثبت كثيراً من ذلك ويدل عليه بسهولة ويسر ?

ومن المعلوم أن هنالك فرقاً بين النثر الفنى والتأليف ، وأن للنثر من الأدوات والوسائل والمصطلحات ما ليس للكتابة ، وأن الحدود بينهما تضيق مقدار ما يتجاوز الكاتب تلك الأدوات والمصطلحات فى نثره وكتابته أو يأخذ بها فيهما معاً. وقد تلاشت هذه الفروق عند الأبيوردى لسبين :

<sup>(</sup>١) من جملة معارفه التى ذكرها لنفسه أنه فى اللغة أبو زيد ، وفى الغريب أبو عبيد ، وفى العرب أبو عبيد ، وفى العروض والتوافى الخليل والأخفش ، وفى الحديث والأثر سفيان والأعش ، وفى التفسير مجاهد والكدي ، وفى تاريخ الأيام أبو عبيدة معمر ، وفى الكتابة عبد الحميد ، وفى الفلسفة ابن العميد . . . انظر الورقة الخامسة بوجهها من مخطوطة «زاد الرفاق».

الأول: أنه اصطنع فى كتابته وتأليفه ما يصطنع عادة فى النر وألوان الترسل من تزين وألوان بلاغية وأسجاع بشكل خاص. يقول فى مقدمة كتابه المذكور « وهذه الأسجاع تسترقص بها الأسهاع. ولا أروم السجع تعسفاً فأسوم الطبع تكلفاً ، وهو فى محاورات الإخوان يستحسن ، وفى غيرها إن أكرهت القريحة عليه يستهجن . فإنى لا أمارس الألفاظ حيى يصحب أبها ، ويسمح فى مقادته عصها ، فتزيغ هواديها إلى عجالا ، وتزدحم شواردها على أرسالا. . . » (1)

الثانى : أن بعض قطعه النثرية مأخوذة من كتاب المذكور بعد اختصارها وتشذيبها بما يناسب المقام . فقد عثرت على أن القطعة التى جعلها مقدمة لديوان العراقيات أخذت فقرات منها من « زاد الرفاق » وأجرى عليها شىء من الحذف والتغيير . ومن ذلك قوله فى سياق طويل « والشعر بمنزلة الكلام حسنه كحسن الكلام وقبيحه كقبيح الكلام . وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إن من الشعر لحكماً » . وقال الشعبى : كان أبو بكر شاعرا وكان على أشعر الثلاثة . . . » (٢) .

وتفريقنا بعد ذلك بين نثره وكتابته استدعته صناعة فى النثر ألزم وتوفر علمها أشد ، ورغبة فى الاطلاع على أسلوبى الإنشاء عنده .

4

أنموذج من نشره

سلم لنا من نثر الأبيوردى أربع قطع :

- مقدمة العراقيات .
- مقدمة النجديات .

<sup>(</sup>١) الورقة ٤/ب من المخطوطة .

<sup>(</sup>٢) زاد الرفاق – الورقة ٣٦/أ و انظر مقدمة العراقيات .

- رسالة إلى صديق له في تهنئته عولود جاءه (١) .
- رسالته إلى الحليفة المستظهر في الاعتذار عن مغادرة بغداد ، حيث حمل على مغادرتها في إحدى فتر ات حياته (٢) .

يتعرض الكاتب فى مقدمة عراقياته للحديث عن أهمية الشعر ومنزلته عند العرب. ويطالعنا بعد ذلك بنظرة نقدية فى بيان أنصع الشعر وأسلمه . ثم يقدم بين يدى شعره ما حمله على توجيه بعضه للممدوحين ، وينفذ من ذلك إلى رأى فى أكثر أغراض الشعر المتداولة . وبعدئذ يوضح أسباب جمع الديوان — وأهمها خوف الضياع وتحريف الرواة — وسبب تسميته بالعراقيات .

أما مقدمة النجديات – وهى أصغر حجماً من سابقتها – فقد بدأها بالكلام على فضل الشعر . ثم تناول شعره الذى نظمه فى حياته فقسمه إلى جزأين : الأول الشعر الذى نظمه فى الفخر وشكوى الزمان وسهاه العراقيات وجمعه فى ديوان مستقل ، والثانى شعر النسيب والغزل الذى يقدم له وسهاه النجديات . ووضح دواعى اتجاهه للنظم فى هذين المضهارين الواسعين .

وعمل لنجدياته خاتمة من بضعة أسطر مدح فيها راوبي هذه الأشعار ، وهما اثنان من أصحابه نظم النجديات تلبية لطلبهما .

ورسالة النهنئة كتبها إلى أحمد بن سعد بن على الملقب ببديع الزمان يبارك فيها بمولود له . وقد بدأها بدءاً مباشراً من غير تقديم الدعاء كما جرت

<sup>(</sup>١) الرسالة ملحقة بمخطوطة العراقيات المحفوظة فى دار الكتب ، وهى أصل مخطوطات الديوان . وانظرها فى الورقة ١٢٩ بوجهها فى الديوان المحقق .

 <sup>(</sup>٢) الرسالة والقصيدة الملحقة بها في معجم الأدباء ١٧ : ٢٤٧ – ٢٥٧ . والقصيدة في الديوان برقم ٣٠ .

العادة فى المكاتبات الإخوانية ، استهلها ببيتين من الشعر فى الترحيب بالوليد « الأموى » الجديد ، واتخذ من هذه المناسبة ــ شأنه فى كل مناسبة ــ وسيلة للفخر بنسبه وأمويته . واستطرد إلى تفضيل الأولاد على البنات بمنطق جاهلى ، وخلص من ذلك إلى تهنئة صديقه بمولوده .

والقطع الثلاث تسبر على نمط واحد يتفق وما سنذكره حول رسالة الكاتب إلى الحليفة من الأخذ بالسجع والتنميق الذى لا بحس القارئ بالإفراط فيه ، ولا يشعر بالثقل في متابعته ، لأن غلبة الأفكار وتوارد المعانى تشغله متابعتها أكثر مما يشغله أسلوب السجع ويلفت نظره .

ونثبت الآن رسالته إلى الحليفة ، وناتى عليها نظرات سريعة نخلص منها إلى كلمة عن نثر الأبيوردى .

« إحسان المواقف المقدسة النبوية الأمامية ، الطاهرة الزكية الممجدة العلية — زاد الله في إشراق أنوارها ، وإعزاز أشياعها وأنصارها ، وجعل أعدائها حصائد نقمها (١) ، ولا سلب أولياءها قلائد نعمها — شمل الأنام و غمر الحاص والعام . وأحق خدمها بها من انتهج المذاهب الرشيدة في الولاء الناصع ، والتزم الشاكلة الحميدة (٢) في الثناء المتتابع . ولا خفاء باعتلاق الخادم أهداب الإخلاص ، واستيجابه مزايا الاجتباء والاختصاص ، لما أسلفه من شوافع الحدم (٣) ، ومهده من أواصر الذمم ، متوفراً على دعاء يصدره من خلوص اليقين ، ويعد المواصلة به من مفترضات الدين . ولئن صدت الموانع عن المثول بالسدة المنيفة ، والاستذراء بالجانب الأكرم صدت الموانع عن المثول بالسدة المنيفة ، والاستذراء بالجانب الأكرم

<sup>(</sup>١) أي استأصلهم استئصال الزرع المحصود .

<sup>(</sup>٢) الطريقة المحمودة .

<sup>(</sup>٣) أي الحدمات التي تشفع له .

في الحدمة الشريفة ، فهو في حالتي دنوه منها واقترابه ، وتارتي انتراحه عنها واغترابه ، على السنن القاصد (۱) في المشايعة مقيم ، ولما يشمله من نفحات الأيام الزاهرة مستديم . وقد علم الله سبحانه – ولا يستشهده كاذباً الا من كان لرداء الغي جاذباً – أنه مطوى الجنان على الولاء ، منطلق اللسان بالشكر والدعاء ، يتشح بهما الصبح كاشراً عن نابه (۲) ، ويدر عهما الليل ناشراً سابغ جلبابه . وكان يغب خدمه (۳) اتقاء لقوم يبغونه الغوائل ، وينصبون له الحبائل ، وتدعوهم العقائد المدخولة (١) إلى تنفيره ، ويزنون عنه (٥) غير ما أجنه في ضميره ، ولا يرقبون في مؤمن إلا ولا زماماً (١) ، ويزيدهم الاستدراج على الجرائم جرأة وإقداماً ، حتى استشعر وجلا ، وانخذ الليل جملا ، والتحف بناشئة الظلماء (٧) والفرار مما لا يطاق من سنن فاتخذ الليل جملا ، والتحف بناشئة الظلماء (٧) والفرار مما لا يعقب التبديل الأنبياء . ولم يزل يستبطئ فيهم المقادير ، والأيام ترمز بما يعقب التبديل والتغيير ، فحاق بهم مكرهم ، وانقضت شرتهم (٨) وشرهم :

عذرت الذرا لوخاطرتنى قرومها فما بال أكاريه فدع القوائم (٩) وعاود الحادم المثابرة على المادح الأمامية مطنباً ومطيلا ، إذ وجد إلى مطالعة مقار العز والعظمة ومواقف الإمامة المكرمة بها سبيلا . وهذه فاتحة ما نظم ، وانتهز فرصة الإمكان فيه واغتنم . . » .

<sup>(</sup>١) الطريق المستقم .

<sup>(</sup>٢) متبسها عن ضوئه .

<sup>(</sup>٣) أى يفرق بينها .

<sup>(</sup>٤) الفاسدة.

<sup>(</sup>ه) يتهمونه .

<sup>(</sup>٦) الإل: القرابة. والذمام: العهد.

<sup>(</sup>٧) أول الليل .

<sup>(</sup> ٨ ) حدثهم وطيشهم .

<sup>(</sup> ٩ ) خاطرتنى : واهنتنى . وقرومها : عظاوُها . الأكار : الزراع . الأفدع :. معوج المفاصل .

هذه الرسالة جواب عن الكتب التي خرجت من الديوان الحلافى فى معاتبة الشاعر الأديب على مفارقة بغداد ، وهى تدل على صحة ما نسب إليه من الهرب منها على حد قول ياقوت (١) . ويمكن تقسيمها إلى أقسامها الرئيسية التالية :

- بدء الرسالة بذكر شمول نعم الحلافة ، والدعاء لمقامها بازدياد الأنصار وهلاك الأعداء.
- القيام على الطاعة والولاء فى حالتى القرب والبعد واعتبار ذلك من الفروض الدينية .
  - بسط العذر في الابتعاد اتقاء لقوم من الحاسدين و الموتورين .
    - ختم الرسالة بتأكيد الولاء بقصيدة طويلة فى مدح الحليفة .

و يمكن أن نسلك هذه الرسالة فى عداد الرسائل الديوانية المرفوعة إلى مقام الخلافة ، بمعنى أنها كتبت بأسلوبها . وسنتبين مدى النزام الرسالة الأصول المتبعة فى كتابة الرسائل الديوانية .

فن تلك الأصول الإتيان في صدر المكاتبة بما يدل على عجزها ليعلم من مبدأ الكتاب ما المراد منه (٢). وفي مقدمة الرسالة المستفيضة بذكر نعم الحلافة وشمولها ، وما يتبع ذلك من ذكر الإقامة على الطاعة ومداومة الولاء ، تبرئة لمقام الحلافة من أي قصور دعا إلى الابتعاد ، وتنصل مما نخطر على البال من خلع الطاعة وإظهار الجفاء . وفي هذا إشارة واضحة إلى صلب الرسالة في الاعتذار ، وكأن الكاتب لوح من البداية إلى أنه سيعتذر عن أمر لا بدله أو للمقام الحلافي في وقوعه .

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ١٧: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) صبح الأعشى ٦ : ٢٧٦.

ومنها مراعاة القصد فى الرسالة ، فلا هى أطيلت إطالة إملال ، ولا اختصرت اختصار إخلال ، فكان طولها مناسباً لموضوعها . وكأن هذه الديباجة النثرية مقدمة لقصيدة المدح التى ختمت مها .

ومنها حسن اختيار موضع الشعر والاستشهاد به ، واختتام الرسالة بقصيدة مدحية موافقة للمقام وملائمة له وكانت مناسبة الرسالة فرصة طيبة للتقدم من الخليفة بإحدى قصائد المديح .

ومنها مراعاة الأصول المتبعة فى مكاتبة الحلفاء ومخاطبتهم . فابتدئت الرسالة بإطراء الحلافة والدعاء لها ، كالدعاء بإشراق الأنوار وإعزاز الأشياع وهلاك الأعداء . . وظهرت فيها ألفاظ الحضوع والتبعية مما كان مستعملا آنئذ كالحدمة والمثول بالسدة والاستذراء بالجناب . . وأثبت الكاتب ولاءه بقسم لطيف الأداء قريب المأخذ وهو قوله : وقد علم الله سبحانه – ولا يستشهده كاذباً إلا من كان لرداء الغى جاذباً – أنه مطوى الجنان على الولاء . . . .

وقد استعمل الكاتب فى رسالته آسلوب الازدواج فى تركيب الجمل والعبارات وهو من خصائص الكتابة فى القرن الرابع التى انتقات إلى القرن الخامس ، والتى عبر عنها أبو هلال العسكرى (ت ٣٩٥) بقوله: «لا يحسن منثور الكلام ولا يحلوحتى يكون مزدوجاً ، ولا تكاد تجد لبليغ كلاماً يخلو من الازدواج » (١) ولم يكتف الكاتب بهذا الازدواج بل نمقه بالسجع والتزمه فى الرسالة التزاماً فى عباراتها جميعاً . وهذا الالتزام أمر متكلف يثقل على الكاتب والسامع معاً إلا إذا غلبت عليه المقدرة البلاغية والأسلوبية ، فأخفت

<sup>(</sup>١) الصناعتين ص ٢٠٠٠ .

التكلف الناشئ عن السجع ، وأسبغت على القطعة النثرية رونقاً وطلاوة . وامتازت أسجاع الرسالة بجال العبارة ووقوعها مواقعها ، وبعدها عن الابتذال ، ودلالة كل من فقرتى السجعة الواحدة على معنى غير الذى دلت عليه الفقرة الأخرى . ومع أن الأبيوردى كتب رسالته بأسلوب العصر المسجوع المتأثر بالمقامات ، إلا أن الفرق بين أسلوب هذه الرسالة وأسلوب المقامات أن في سجعها رونق الزينة ، وعليه سيا الصنعة المقبولة . أما مقامات الحريرى « فقد كتبت في ظلال مذهب التصنيع وزخرفه » (۱) .

وعمد الكاتب أيضاً إلى استعال المحسنات اللفظية والمعنوية ، فتأنق فى اختيار ألفاظه وعباراته ، وقرب معانيه بجميل الاستعارات والتشبيهات ما أورده من نصوع الولاء ، واعتلاق أهداب الإخلاص ، واتخاذ الليل جملا ، والالتحاف بناشئة الظلماء ، وتكشير الصبح عن نابه ، ونشر الليل سابغ جلبابه ، مما أسبغ على الرسالة مظهراً خلاباً وخلع عليها حلة قشيبة .

و يمكن القول أن الأسلوب الذى اتبعه الأبيوردى فى كتابة هذه الرسالة اتبعه فى كتابة بقية أنمو ذجاته النثرية ، وإن اختلفت كل من هذه الأنمو ذجات عن الأخرى فى موضوعها ، فاختلفت تبعاً لذلك طريقة الأداء بما يناسب الموضوع .

فنى نثره الالتزام التام بالسجع والازدواج كما قدمنا . وكان يكتنى العبارات المسجوعة أحياناً كقوله « ولما كان الامتداح يشين الكرام ، والهجاء يستثير اللئام ، والدهر أهله هازلون ، وبالمحل الآخر من الفضل نازلون ، طفقت أنظم الشعر فيما أشكو به نبوة الزمان ، أو في فخر ليس

<sup>(</sup>١) الفن ومذاهبه في النثر العربي ١٤٩,

إلا لذوى البيوتات الشريفة به يدان . . » (١) ويقابل بينها أحياناً أخرى مثل قوله : « واعدل عن القناع والمجمرة ، إلى البراع والمجبرة ، وعن تفصيل الوشاح ، إلى تحصيل الألواح . . » (٢) فني هاتين العبارتين موازنة لكل كلمة بما يقابلها ، فقد استعمل في السجعة الأولى الجار والمجرور وما عطف عليه ، واستعمل في الثانية الجار والمجرور وما أضيف إليه ، ويلاحظ في كل ذلك أن الكاتب لم يلزم نفسه بسجع طويل أو قصير ، بل كان يأتي بهما معاً .

وربما ضمن أسجاعه مقتبسات من الآيات القرآنية كما رأينا فى رسالته إلى الخليفة فى مثل قوله: «ولا يرقبون فى مومن إلا ولا ذماماً » (٣) ت

ونجده يستخدم أحياناً الصور الشعرية كالتشبيه والاستعارة والمحسنات البلاغية ، فمن ذلك قوله إن أحسن الشعر ما «لم يستعن بوحشى الكلام فيه ولا ريضت باقتسار أبية قوافيه ». (<sup>3)</sup> وقوله: إن صاحبيه «كانا يرتاحان للنسيب الرقيق ، وينظمها وطالبي اللهو سلك الطريق ، ويختاران من القريض ما رعقت به خياشيم نجد » . وقوله : « فغرضت منها الهمة ، وعرضت دونهما الأمور المهمة » (<sup>6)</sup> .

۲,

## أنموذج من تأليفه

لم يسلم لنا من مرَّانمات الأديب الأبيور دى النَّرية سوى كتاب ﴿ زاد

<sup>(</sup>١) مقدمة النجديات .

<sup>(</sup>٢) رسالته في تهنئة صديقه بمولوده .

<sup>(</sup>٣) مأخوذ من قوله تعالى : « كيف وإن يظهروا عليكم لا يرقبوا فيكم إلاولا ذمة » التوبة : ٨ .

<sup>(</sup> ٤ ) مقدمة العراقيات .

<sup>(</sup> ه ) مقدمة النجديات .

الرفاق » (١) الذى ما زال مخطوطاً كما قدمنا وكتاب « المختلف والمؤتلف ». وقد أتاح لنا وجود الزاد بين أيدينا الاطلاع على أسلوب الكتابة الذى اتخذه المصنف ونهج التأليف الذى سلكه .

وقبل أن نورد أنموذجاً من الكتاب المذكور نعرف به بكلمة: نعلم من مقدمة الكتاب أنه كان للمؤلف صديق أخلص له الود ثم شغل عنه بالشراب وأدل عليه بالمعرفة ، ولكنه احتاج إلى سؤاله عن شيء عن له في علم الأنواء ، وما قبل فيه ، فكان هذا الكتاب هو الإجابة عن سؤال الصديق . وليس ذلك كل ما فيه ، فهو غنى بالمحاضرات في الأنساب واللغة والشعر . وقد بدأ المصنف مقدمته الضافية التي عملها لكتابه بمعاتبة صديقه على مقاطعته ، وتعرض للصداقة ، ودعا إلى التواضع في العلم ، ولم ينس من جانبه أن يدل بعلمه ونسبه ، وأن يذكر ذلك كله بأسلوبه الذي يعكس نفسيته الطامحة وعقليته النافذة . وقد بدأ مقدمته بعد حمد الله والصلاة على نديه هكذا :

« أحقا عباد الله أن لست لاقيا بثينة أو يلقى الثريا رقيبها (٢)

علام أيها الأخ – وقاك الله المحذور ، ولقاك فى مقاصدك السرور – تضاهى النجم ورقيبه فى المقاطعة ، فما لك تضاهى النجم ورقيبه فى المقاطعة ، فما لك

<sup>(</sup>١) له نسخة في دار الكتب المصرية برقم ( ١٨٥ أدب ) مخطوطة بقلم ممتاد بخط مصطفى الدمشقى . فرغ من كتابته في دار السعادة « إسلامبول » في اليوم الثانى عشر من شهر جمادى الأولى سنة ١٢٨٨ ه . وبهامشه تقييدات كثيرة . وعنوانه الذي كتب بنير خط الناسخ : زاد الرفاق في المحاضرات لصدر الدين الأبيوردي . ولم نعرف له هذا اللقب في غير هذا الموضع إلا أن المولف ذكر جده وأفاض في الكلام على نسبه (الورقة ١/٠) فثبتت بذلك نسبة الكتابة إليه .

<sup>(</sup> ٢ ) البيت لجميل في ديوانه ص ٣٦. ورقيب الثريا النجم الذي يتبعها و لا يفارقها فلا يزال يرقب طلوعها .

على الهجر مصراً ، وبمظنة الغدر مستمراً (١) ؟ . . . وأذقتني مرارة البين ، وملت إلى ارتشاف الأعذبين ، وألهتك قهقهة الإبريق ، وأضربت صفحاً عن رعاية الصديق » (٢) .

وضمن مقدمته موضوع كتابه فقال « والأليق بى أن أتوقى الإطناب والإطالة ، وأختم بإيضاح ما سألتنى عنه الرسالة ، وهو تلخيص ما اشتبه عليك فى كتب الأنواء من أقوال العلماء والشعراء . . . » (٣) .

وخلاصة القول فى الكتاب أنه ثروة علمية وثروة أدبية حافلة بالشعر والنحو والغريب وما إليه . .

وهذا نص مستل من « زاد الرفاق » ننقله ثم نلتى عليه نظرة سريعة .

« ( ٣٨/ب ) . . . وما أحسن قول محمد بن مناذر العنبرى : أشعر الناس من أنت في شعره . وكان يونس بن حبيب يقول : الشعر كالشجاعة والحيال ، أى مشترك . وقيل لابن عباس : من أشعر الناس ؟ فقال : إن شعراءكم قد قالوا فبلغ كل رجل مهم بعض ما أراد ، ولو كان لهم غاية يسبقون إليها بجمعهم فيها طريق واحد لعلمنا أيهم أسبق إلى تلك الغاية ، فإن يكن فالذى لم يقل عن رغبة أو رهبة امرؤ القيس بن حجر الكندى . ورب شعر قد استحسن ولو بولغ في انتقاده لاسهجن . وليس التكلف أن تأتى بألفاظ وحشية غريبة ، فلا توجد من أفهام سامعها قريبة ، ولكن المتكلف ما خولف به وجه الاستعال وإن كان ظاهر اللفظ قريب المثار . وكل كلام قلق به موضعه لم يحسن عند البلغاء موقعه ، وسواء في ذلك الأول ( ٣٩/أ )

<sup>(</sup>١) الأصل: و بمطية الغدد مستقرأ. وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) الورقة ١ / ب.

<sup>(</sup>٣) الورقة ٢٧ /ب.

والآخر ، ومأخوذ به الكاتب والشاعر . وقال إبراهيم بن الحسن بن سهل : كان المأمون يتعصب للأوائل من الشعراء ، ويقول : انقضى الشعر بعد ملك بنى أمية . وكان عمى الفضل بن سهل يقول : الأوائل حجة وهوًلاء أحسن تفريعاً ، إلى أن أنشده يوماً عبدالله بن أيوب التيمى شعراً مدحه فيه (١) فلما بلغ قوله

تَـــرى ظاهرَ المأمـــون أحسنَ ظاهرٍ وأحسنُ منـــه ما أَسَرَّ وأضمــــرا

یناجی لــه نفساً تَــریعُ بِهمّــةٍ إلی کـــل معروف ، وَقَلْباً •طهّرا ویخضــعُ إجلالاً لــه کلٌ ناظرٍ ویخیــعُ اِجلالاً لــه کلٌ ناظرٍ ویـأیی بخـــوف الله أن ینکبّـــرا

طــواه طراد الخيل حتى تحسّرا

رِفَــــلُّ إِذَا مَا السَّلَمِ رَفَّلَ ذيـــــله وإن شَمَّرتُ يوماً لــــه الحرب شمَّرا

فقال الفضل (۲) : ما بعد هذا مدح ، وما أشبه فروع الإحسان بأصوله . ومن تصرف فى فنون الشعر فوضح كلامه ، وقل سقطه وحشوه ، وراقت

<sup>(</sup>١) أي مدح المأمون فيه .

<sup>(</sup>٢) الأصل : للفضل . واقتضى السياق التصحيح .

مطالعه ومقاطيعه ، واشتد أسر شعره ، مع ديباجة برق عليها ربحان القلوب وكأنه مغترف من بحر ، ومنتسف من صخر ، ولو شئت لقلت ليس بشعر — فهو الشاعر الذي لا يتوعر الكلام لعذوبة مخرجه وسهولة مطلبه ، ويلذ بالأفواه ذكره ، ويجوب البلاد شعره ، ويتدارسه ( ٣٩/ب ) المعرق والمشتم ، ويتناشده المنجد والمنهم ، ويسير به الركب وهم كواكب في أطراف داجية ، وقواضب على أثباج ناحية ، وترتج له المحافل بالثناء الجميل ، ويراه الحاسد أولى من النابغة بقول الحليل ، كأنما كان الشعر ثمرات تدانين من خلده فهو يجتنهن اختياراً (١) وينسى به المجد الأثيل ، ويتمثل رواية مما قيل :

فإِنْ أُهْلِكْ فقد أَبقيتُ بعدى

لذيذاتُ المقاطـــع محكماتُ

لـــو أنَّ الشعر يُلْبَسُ لارتُدينا!

يتناول هذا النص موضوعاً طالما تداولته الألسنة وأسهمت فيه أقلام الأدباء والنقاد ، وهو الشعر الأصيل والشعر المتكلف ، وأحسن الناس قول شعر . ونرى أن الكاتب جمع آراء بعض المتقدمين في ذلك ، فأتى برأى محمد بن مناذر ويونس بن حبيب وابن عباس ، ثم أدلى برأيه الخاص في الشعر الحسن والمتكلف ، وهو رأى بصير بالشعر مضطلع برسالته . وانتقل إلى شعر الأقدمين والمحدثين وفاضل بيهم ، وأتى بمثل لشعر محدث ، وخلص من ذلك إلى تعريف الشاعر الحق وذكر صفاته .

<sup>(</sup>١) الأصل : اختارا ، تصحيف .

والنص أشبه بإحدى الأمالى أو المحاضرات فى قواعد الشعر وأصوله . ومن طبيعة هذا النوع من التأليف انتفاء وحدة الموضوع . ولو أعدنا النص إلى سياقه من الكتاب لوضح لنا ذلك تماماً .

تقدم أن الكتاب وضع للرد على سؤال من أحد أصدقاء الكاتب ، وقد ورثت الرسائل فى هذا العصر المحافظة على التأنق البديعي ورونقه وأصالته ، وورثت أيضاً التأثر – مع أنواع الكتابة الأخرى – بأسلوب المقامات وطريقتها فى الأداء . وقد انصرف الاهتهام أولا إلى مقامات بديع الزمان الهمذاني (ت ٣٩٣) وما لبث أن تحول إلى مقامات الحريري (ت ٢١٥) التي صارت عمدة كتاب العصر والعصور اللاحقة ومرجعهم النحوي واللغوى والأسلوبي . وتبدو ظلال المقامات فى زاد الأبيوردي فى بناء الكتاب على السجع ، ولكن الكاتب أقل النزاماً به منه فى رسائله ، وأكثر بعداً عنه إذ روى حكاية أو نقل قولا أو شرح شعراً أو فسر غريباً فى اللغة . وقد أخذ به فى غير ذلك فى كتابه كله واستحسنه فى «محاورات الإخوان» وقد أخذ به فى غير ذلك فى كتابه كله واستحسنه فى «محاورات الإخوان» كما تقدم فى مقدمة كتابه (۱) . وإذا خفت وطأة الأسجاع فى موضوع قام مقامها التقسيم والازدواج ، وهو أقرب إلى إطلاق النفس على سجيها فى التعبر .

وابتعد فى تصنيفه عن غريب الكلام وحوشيه ، ولكنه ــ وهو العالم باللغة ــ فعل هنا ما فعل فى رسائله ، فكان حريصاً على انتقاء ألفاظه وإحسان الحتيارها ، فبدأ أسلوبه بعيداً عن التكلف حسن الوقع شديد الأسر . وقد أقل فى تأليفه من التشبهات والاستعارات التى حشدها فى رسائله .

<sup>(</sup>١) الورقة ٤-ب .

والخلاصة أن الأبيور دى سلك في زاده مسلكاً وسطاً بين طريقين :

طريق الأسلوب المتوازن الذي أخذ به الجاحظ ومن تبعه من المترسلين وأرباب التصنيف الأدبى في القرن الرابع ، الذين لا يتقيدون بقيود الصناعة البديعية كالصولى (ت ٣٣٥) في أدب الكتاب ، وعلى بن عبد العزيز الجرجاني (ت ٣٩٠) في الوساطة ، وأبي هلال العسكري (ت ٣٩٥) في الصناعتين .

وطريق الأسلوب البديعى الصرف الذى بلغ أوجه فى نهاية القرن السادس على يد القاضى الفاضل (ت ٥٩٦ ) اللذين على يد القاضى الفاضل (ت ٥٩٦ ) والعماد الأصبهانى (ت ٥٩٧ ) اللذين لم يقصر اه على التأليف الأدبى بل أدخلا فيه كتابة التاريخ .

وكتابنا من حيث الأسلوب أشبه بيتيمة الثعالبي (ت ٤٢٥) فكلاهما جمع بين التوازن والازدواج والسجع .

## المرتراجع

#### (أ) الخطوطة:

تاريخ الإسلام للذهبي (دار الكتب – ٤٢ تاريخ) حجازيات الشريف الرضى (معهد المخطوطات بجامعة الدول العربية) ديوان الغزى (دار الكتب – ١٢٢ أدب) زاد الرفاق للأبيوردى (دار الكتب – ١٨٥ أدب) سير أعلام النبلاء للذهبي (دار الكتب ١٢١٩ ح) طبقات المفسرين للداودى (دار الكتب ١٢١٩ ح)

### (ب) المطبوعة :

أخبار الدولة السلجوقية لعلى بن ناصر الحسيني (لاهور ١٩٣٣). الأعلام للزركلي (الطبعة الثانية ــ القاهرة) أعيان الشيعة لمحسن الأمن العاملي (دمشق ١٩٣٨)

إنباه الرواة للقفطى ــ تحقيق محمد أبى الفضل إبراهيم ( القاهرة ١٩٥٠ ــ إنباه الرواة للقفطى .. ( ١٩٥٠ ــ .

الأنساب للسمعانى (طبع حجر – الولايات المتحدة) بانت سعاد – تحقيق المستشرق رينيه باسيه (الجزائر ١٩١٠) البداية والنهاية لابن كثير (القاهرة) بغية الوعاة للسيوطى ــ تحقيق محمد أبى الفضل إبراهيم ( القاهرة ١٩٦٤ ---١٩٦٥ )

تاريخ الأدب العربى لكارل بروكلمان

تاريخ الإسلام للدكتور حسن إبراهيم حسن (القاهرة ١٩٦٨)

تاريخ الحلفاء للسيوطى ( القاهرة ١٣٠٥ )

تاریخ دولة آل سلجوق للبنداری ( القاهرة ۱۹۰۰ )

تاريخ الفكر العربى للدكتور عمر فروخ ( بيرت ١٩٦٢ )

تاريخ الكامل لابن الأثير ( القاهرة ١٢٩٠ )

تاریخ ابن الوردی ( القاهرة ۱۲۸۵ )

تطور الأساليب النثرية في الأدب العربي لأنيس المقدسي (بيروت ١٩٦٠).

الحضارة الإسلامية لآدم متز ـ ترجمة محمد عبد الهادى أبي ريدة ( القاهرة ١٩٤٠ ـ ١٩٤١ )

حاسة أبى تمام بشرح المرزوق ــ تحقيق أحمد أمين وعبد السلام هارون. ( القاهرة ١٩٥١ ــ ١٩٦٧ ، ١٩٦٧)

دیوان الأبیوردی ( لبنان ۱۳۱۷ )

ديوان الأبيوردى – تحقيق الدكتور عمر الأسعد ( مجمع اللغة العربية بدمشق ١٩٧٤ – ١٩٧٥ )

ديوان امرئ القيس – تحقيق محمد أبي الفضل إبراهيم ( القاهرة ١٩٦٤ ﴾

دیوان البوصیری ــ تحقیق محمد سید کیلانی (القاهرة ۱۹۰۰) دیوان أبی تمام بشرح الخطیب التبریزی ــ تحقیق محمد عبده عزام (القاهرة ۱۹۶۶ ــ ۱۹۶۰)

ديوان جميل ــ جمع وتحقيق حسين نصار ( القاهرة بلا تاريخ )

ديوان الشريف الرضى ( بيروت ١٣٠٩ و ١٩٦١ )

ديوان صردر ( القاهرة ١٩٣٤ )

ديوان الطغرائى ( القسطنطينية ١٣٠٠ )

ديوان أبى الطيب المتنبى بشرح العكبرى ــ تحقيق مصطفى السقا ورفيقيه ( القاهرة ١٩٥٦ )

ذكرى أبي الطيب للدكتور عبد الوهاب عزام ( بغداد ١٩٣٦ )

راحة الصدور للراوندى ــ تعريب الدكتور إبراهيم الشواربي ورفيقيه ( القاهرة ١٩٦٠ )

روضات الجنات للخوانساري (طبع حجر ١٣٦٧)

شذرات الذهب لابن العاد (القاهرة ١٣٥٠ - ١٣٥١)

شرح ديوان الشريف الرضى لمحمد محيى الدين عبد الحميد ( القاهرة 1989 )

شرح دیوان کعب بن زهیر ( مصورة طبعة دار الکتب ۱۹۵۰ – القاهرة ۱۹۲۵ )

شروح سقط الزند ( مصورة طبعة دار الكتب ١٩٤٥ ــ القاهرة ١٩٦٤) الشريف الرضى للدكتور إحسان عباس ( بىروت ١٩٥٩ )

الشعر العربي في العصر السلجوقي للدكتور على جواد الطاهر ( بغداد ) الشعر العصر ١٩٦٨ – ١٩٦٨ )

صبح الأعشى للقلقشندى (القاهرة ١٩١٣ – ١٩١٨) الصناعتين لأبي هلال العسكري (الآستانة ١٣١٩)

طبقات سلاطين الإسلام لستانلي لين بول ــ تعريب مكي طاهر الكعبي ( بغداد ۱۹۶۸ )

طبقات الشافعية الكبرى للسبكي ( القاهرة ١٣٢٤ )

العبر فى خبر من غبر للذهبى – تحقيق الدكتور صلاح الدين المنجد ( الكويت ١٩٦٣ )

الفلاكة والمفلوكون لأحمد بن على الدلجى (القاهرة ١٣٢٢) الفن ومذاهبه فى النثر العربى للدكتور شوقى ضيف (القاهرة ١٩٤٦) اللباب فى تهذيب الأنساب لابن الأثير (القاهرة ١٣٥٧ – ١٣٦٩) محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للشيخ محمد الخضرى (القاهرة ١٩٧٠) مختصر أخبار الخلفاء لابن الساعى البغدادى (القاهرة ١٣٠٩) المختصر فى أخبار البشر لأبى الفدا (القسطنطينية ١٢٨٦)

المختلف والمؤتلف للأبيوردى ــ تحقيق الدكتور مصطنى جواد ( مطبوع مع المختلف والمؤتلف لابن الصابونى ــ بغداد ١٩٥٧ )

مرآة الجنان وعبرة اليقظان لليافعى ( مصورة طبعة حيدر آباد الدكن ١٣٣٨ – بىروت ١٣٩٠ )

مرآة الزمان فى تاريخ الأعيان لسبط ابن الجوزى (حيدر آباد الدكن ١٩٥١ ) مصنى المقال لآغا بزرك (إيران ١٩٥٩)

معجم الأدباء لياقوت ــ نشر مرجليوث (القاهرة ١٩٣٦ ــ ١٩٣٨) معجم الأنساب والأسرات الحاكمة فى التاريخ الإسلامى للمستشرق زامباور ــ إخراج الدكتور زكى محمد حسن ورفيقه (القاهرة ١٩٥٧)

معجم البلدان لياقوت (ببروت ١٩٥٥ ــ ١٩٥٧) معجم المؤلفين لعمر رضا كحالة ( دمشق ١٩٥٧ ــ ١٩٦١ ) المقامات الأدبية للحريرى ( القاهرة ١٣٢٦ )

المنتظم فى تاريخ الملوك والأمم لابن الجوزى (حيدر آباد الدكن ١٣٥٩) النثر الفنى فى القرن الرابع للدكتور زكى مبارك (القاهرة ١٩٣٤)

النجوم الزاهرة فى ملوك مصر والقاهرة لابن تغرى بردى ( القاهرة ۱۹۲۹ – ۱۹۳۹ )

نزهة الألباء فى طبقات الأدباء لابن الأنبارى ــ تحقيق محمد أبى الفضل إبراهيم ( القاهرة ١٩٦٧ )

نهاية الأرب للنويري ( القاهرة ١٩٢٥ )

هدية العارفين (أسهاء المؤلفين وآثار المصنفين ) لإسهاعيل باشا البغدادى (إستنبول ١٩٥٥)

الوافى بالوفيات للصلاح الصفدى ــ باعتناء ديدرنغ (إستنبول ١٩٤٩) وفيات الأعيان لابن خلكان ــ تحقيق الدكتور إحسان عباس (بيروت ١٩٧٧)

يتيمة الدهر للثعالبي – تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد ( القاهرة ١٣٧٥ – ١٣٧٥ )

#### (ج) المحلات والرسائل :

دمية القصر للباخرزى ــ رسالة جامعية لسامى مكى العانى (مكتبة جامعة القاهرة رقم ٦٤٩ )

ديوان الباخرزى ــ رسالة جامعية لمحمد قاسم مصطنى (مكتبة جامعة القاهرة رقم ٨٦٢)

مجلة الرسالة ( المحلد التاسع – القاهرة )

مجلة الزهراء ( الجزء الرابع من المجلد الثالث - القاهرة )

# فهرسن لكياب

|                       |   | 1                      | صفحة |
|-----------------------|---|------------------------|------|
| المقدمة               |   |                        | ٥    |
| الباب الأول : العصر   |   |                        |      |
| الفصل الأول           | : | فى تاريخ العصر السلجوق | ١٥   |
| الفصل الثانى          | : | في شعر العصر           | 77   |
| الباب الثانى : الأديب |   |                        |      |
| الفصل الأول           | : | مراجع ترجمته           | ٤٥   |
| الفصل الثانى          | : | ترجمته                 | ١٥   |
| الباب الثالث : النتاج |   |                        |      |
| الفصل الأو ل          | : | الأبيوردي الشاعر       | 98   |
| الفصل الثانى          | : | الأبيوردى الناثر       | 14.  |
| المراجع               |   |                        | 110  |

ایداع رقم  $VV/\tilde{x}$ ۲۱۳ دولی رقم ه - ۵۰ –  $VY/\tilde{x}$ ۲۱۳ ایداع

دار الجيل للطباعة ١٤ قسرا للؤلؤة - النجالة معليفون ٢٩٦ ٩٠٥